Nassir

### Ali Nassir

Published by O Gallery and the artist on the occasion of the exhibition at O Gallery, Tehran 6 - 25 May 2016



© O Gallery 2016. All rights reserved. No part of this catalogue may be reprinted or reproduced or utilized in any form or by any electronic, mechanical or other means, now known or hereafter invented, including photocopying and recording without permission in writing from the publishers.

Art Director Iman Safaei

Texts Bavand Behpoor Vahid Hakim Alireza Rezaei Aghdam

Translations Bavand Behpoor Orkideh Daroodi Simindokht Dehghani

Graphic Designers Iman Safaei Kiyan Forootan dabestanstudio.com

Artist's Portrait Saied Sharifi

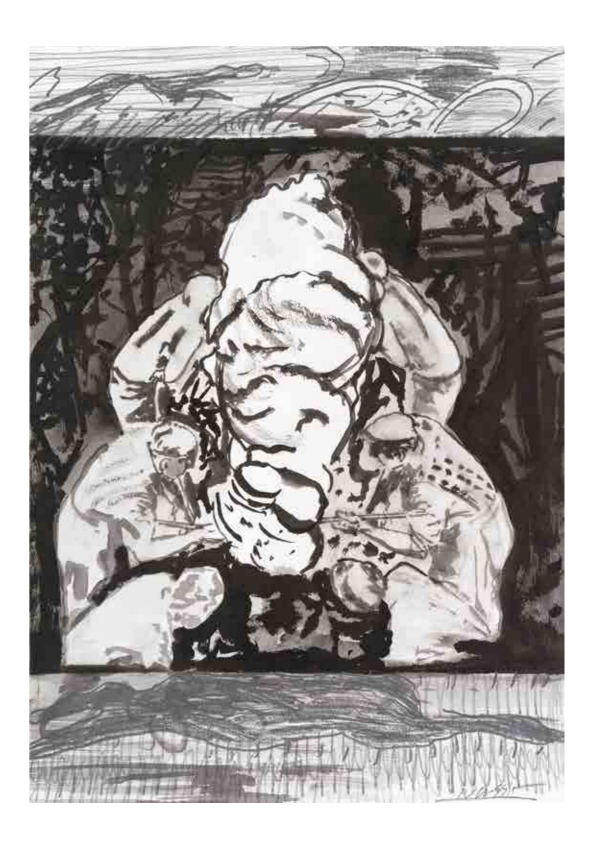
Photographers Hamed Farhangi Pixelgrain

Printed in Tehran, Iran by Contemporary Art Publications contemporaryartpublication.com



#### Contents

| 7   | Biography<br>Mona Zehtabchi                                                                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 13  | Selected Exhibitions                                                                                           |
| 39  | Refusal to Lie on the Analyst's Couch<br>Bavand Behpoor                                                        |
| 93  | One Unfinished Drawing After Another Unfinished Drawing<br>A Look at the Drawings of Ali Nassir<br>Vahid Hakim |
| 116 | Ali Nassir: Mentality of Painting or the Presence of a Painterly Mind<br>Alireza Rezaei Aghdam                 |





Ali Nassir at studio, Berlin-Germany, 2016

## Biography

He was born in 1951 in Tehran where he received his primary and secondary education. He left for Europe at the age of 23 and eventually chose Berlin to reside in. Hesitant in choosing between architecture, cinema and painting, he finally chose painting and studied fine arts at the Hochschule der Künste in Berlin from 1978 to 1983. During the same time, he received a grant to be an exchange student at Ecole des Beaux Arts in Besançon, France.

In 1985, he received a two-year scholarship by Hochschule der Künste in support of "Young Artists and Scholars." Between 1991 and 2005, he taught different levels at Hochschule der Künste, Sommerakademie, Paderborn, Technische Fachhochschule in Berlin and was also a visiting professor at Tehran and Azad Universities in Tehran.

His first period of work began with a poetic depiction of objects and the human figure. Gradually, his mental and philosophical conflicts with the culture and society of his residing country led to a new found concept of object and human in his work. In this period, his work is no longer about portraying a world and the objects within it, but instead is about discovering other spaces. They are no longer directly about the objects and the figures but their position and relationships in this world. Thus, objects in these works don't just bear an aesthetic function and are a sign of urban civilization or everyday contemporary life.

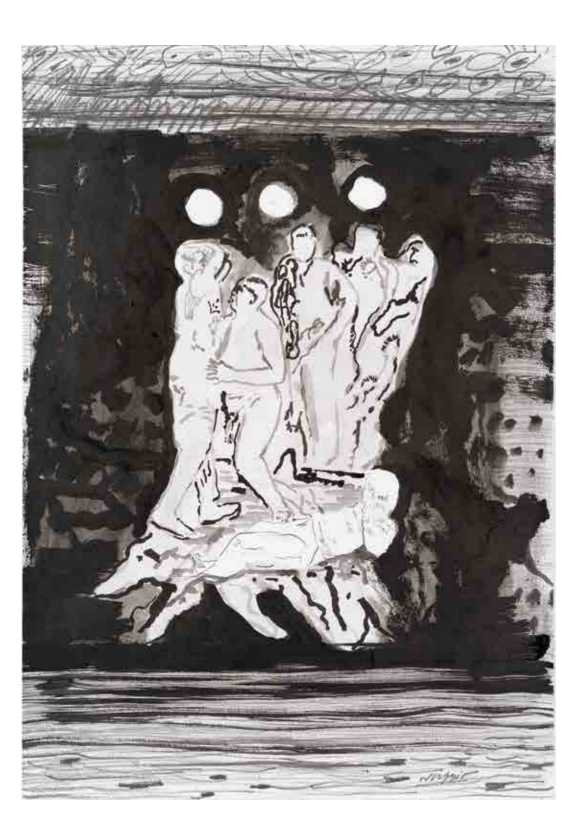
Nassir is the kind of artist whose homeland culture is of great value to and as time passes, it becomes even more valuable. And it is because of this reason that he finds the basis of his colors in Iran. His approach to Persian Miniature is creative though and he never tries to imitate the structural system of Iranian painting. In a direct comparison, the effect of the miniatures' shimmering colors on Nassir's work can become apparent in a wonderful manner.

Despite all, it is the art history of the West which hands him the basic ingredients for his work. It constantly invites in issues, raises questions and provides him with artistic possibilities and contents. It is in this manner that in the hidden layers of these enigmatic works with wonderful and inexplainable coloring in which objects shine like jewels, he investigates humankind issues on a deeper level.

Taking advantage of the different cultures that he has inhabited, gives his work a unique aesthetic structure. He allows us to look at the world from an angle that is at first unfamiliar and distant. Drawings constitute a significant part of Nassir's work. They are independent of his paintings. But similar to his paintings, they are a representation of his existential structure and created in an identical aesthetic setting. The world of the drawings, as that of the paintings, is boundless. They encompass the very personal to the borders of everyday life. From the blank moments to the enthusiasm of an intuitive gesture blooming for understanding a "thing" unknown or un-touchable, for "observing" a "thing" unobserved, from sketches of a drama to the capturing of beautiful moments, from the composition of childhood memories to current experiences and everyday events.

The different periods of Ali Nassir's work, although independent, are of one collection and at the heart of this collection is the portrayal of human and human existence. By freeing form as an anarchistic fragment from order and the refusing to portray a specific human being or geography, Nassir has achieved a unique style. The content of each of his works is connected to the subject of another work and in this way, a chain of works is created whose purpose is to examine the human condition. Human in its broader context and universal form.

#### زندگینامه



در سال ۱۳۳۰ در تهران متولد شد. تحصیلات ابتدایی و متوسطه را در ایران گذراند. در۲۳ سالگی راهی اروپا شد و سرانجام در شهر برلین اقامت گزید. بعد از تردید در انتخاب بین معماری، سینما و نقاشی سرانجام نقاشی را انتخاب کرد و بین سالهای ۱۳۵۷ تا ۱۳۶۲ در دانشگاه هنربرلین به تحصیل نقاشی پرداخت. در همین سالها بورس تبادل دانشجو بین فرانسه و آلمان را دریافت کرد و مدت زمانی مقیم بزانسون فرانسه شد.

در سال ۱۳۶۴ برنده بورس دوسالانهی «حمایت از هنرمندان و دانشمندان جوان» شد. بین سالهای ۱۳۷۰ تا ۱۳۸۴ در مقاطع مختلف در دانشگاه هنر برلین، آکادمی تابستانی پادربورن و مدرسه عالی فنی برلین تدریس کرد. او تجربهی کوتاه مدت تدریس در دانشگاه آزاد و تهران را نیزدارد.

دورهی اولیه آثارش با تصویر کردن شاعرانهی اشیا و انسان آغاز شد. به مرور، درگیری ذهنی و فلسفی او با فرهنگ و جامعهی میزبان باعث شد تا مفهوم جدیدی از شی و انسان در کارهایش بوجود آیند. در این دوره آثار او دیگر تصویر کردن یک جهان و اشیائی که در آن واقع اند نیست، بلکه صحبت بر سر کشف فضاهای دیگری است. صحبت بر سر خود اشیا و پیکره ها نیست، بلکه جایگاه آنها و روابطشان در این جهان است. بر همین مبنا اشیا در این آثار فقط کارکرد استتیکی ندارند. بلکه نشانهای از مدنیت شهری و یا روزمرگی زندگی معاصر هستند.

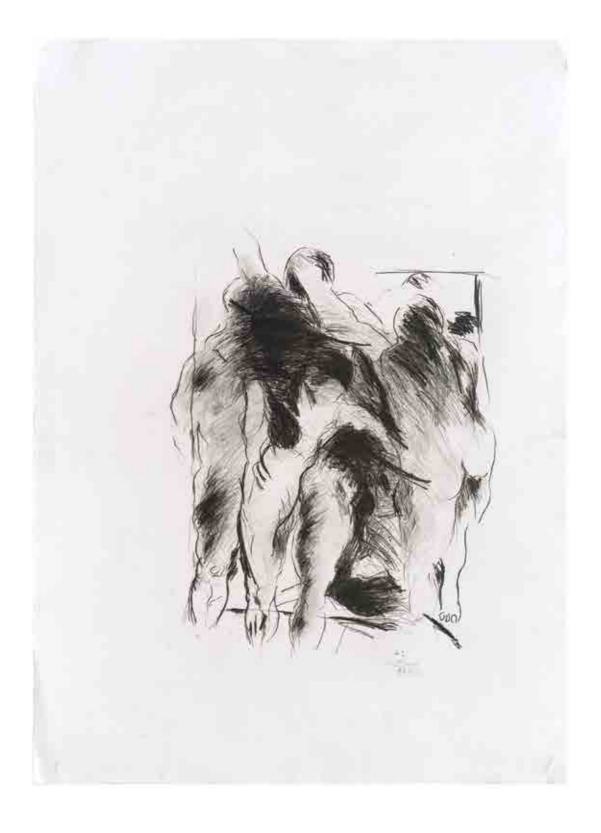
نصیر هنرمندی است که فرهنگ سرزمینش برایش گرانبهاست و با گذشت زمان گرانبهاتر نیز می شود. از همین روست که ریشهی رنگ آمیزی هایش را در ایران می بیند. رویکردش به نگارگری ایرانی اما خلاقانه است و هرگز سعی نمی کند از نظام ساختاری نقاشی ایرانی تقلید کند. تاثیر رنگ های در خشان این نگارگری بر کارهای نصیر در یک مقایسه ی مستقیم به گونه ای شگفت انگیز آشکار می شود. با این همه ، این تاریخ هنر غرب است که خمیرمایه ی کار را در اختیار او می نهد. مدام برایش طرح مسئله می کند ، سوال برمی انگیز و به او امکان و مضمون هنری عرضه می دارد. به این ترتیب است که در لایه های پنهان این آثار معماگونه با رنگ آمیزی شگفت انگیز و بی بدیل که اشیا در داخل اثر مثل جواهر می در خشند ، او به کند و کاو عمیق ترین موضوعات بشری می پردازد.

بهرهگیری از فرهنگهای مختلفی که در آنها زندگی کرده، ساختار استتیکی منحصر به فردی به آثارش میدهد. او این امکان را به ما عرضه میدارد که به جهان از زاویهای بنگریم که در نگاه اول غریبه و دیریاب است.

بخش مهمی از آثار نصیررا طراحیها تشکیل می دهند. آنها مستقل از نقاشی اند. اما همانند نقاشیها نموداری از ساختار وجودی او هستند و درچهارچوب استتیک یکسانی شکل گرفته اند. دنیای طراحیها مانند نقاشیها گسترده اند. دامنه گسترش آنها از هزارتوی درون تا مرزهای زندگی روزمره را در برمی گیرند، از لحظههای خالی تا اشتیاق به شکفتگی یک حرکت حسی برای درک یک «چیز» ناشناخته و غیرقابل لمس، برای «پیدایی» یک «چیز» ناپیدا، از طرحهایی برای یک درام تا ثبت لحظههای زیبا، از درهم آمیختگی خاطرات کودکی تا تجربهی اکنون و واقعیت صحنههای روزمره.

دروههای کاری علی نصیرضمن استقلال اجزا، یک مجموعهاند و مرکزاین مجموعه، انسان و هستی انسان است. او با سیال کردن فرم به عنوان گسستی آنارشیستی از قید نظم و اهمیتی که برای اتفاق در تصویرقائل است و امتناع از تصویر کردن انسانی خاص و یا جغرافیایی مشخص، به شیوهی یگانهای دست پیدا کرده است. مضمون هر کار نصیر ارجارعی دارد به موضوع کار دیگری و به این ترتیب زنجیرهای از آثار شکل میگیرد که هدفشان بررسی موقعیت انسان است. انسان به معنای وسیع کلمه و به شکل جهانی اش.







#### Selected **Exhibitions**

نمایشگاههایمنتخب

2016 Mute Theatre, O Gallery Tehran, Iran

1841

2006

1846

2009 Khak Gallery

Tehran, Iran

Art Cologne

گالری خاک، تهران، ایران

Cologne, Germany

آرت کلن، کلن،آلمان

«تئاتر صامت»، گالری اُ، تهران، ایران

Dubai, United Arab Emirates

گالری خاک، دوبی، امارات متحده عربی

2007 Elahe Gallery Tehran, Iran ۱۳۸۵

2005

VI International Art Triennale Majdanek 2000, Lublin, Poland

1279

سهسالانهی مایدانک، لوبلین، لهستان

Galerie Kunst und Objekt Leipzig, Germany

1277

گالری کونست اند ابژکت، لاييزيگ، آلمان

Tehran Drawing Biennial, Tehran Museum of Contemporary Art Tehran, Iran

دوسالانهی طراحی،موزهی هنرهای معاصرتهران،تهران،ایران

1989

200 Jahre Französische Revolution, Kunsthalle Berlin, Germany

كونستهاله برلين ، برلين ، آلمان

Summer Universiade Festival 85 Kobe, Japan

جشنوارهی تابستانی ۸۵ ، کوب، ژاین

2014 Khak Gallery

گالري الهه، تهران، ايران

Tehran Meets Berlin, Galerie Tammen, Berlin, Germany

«تهران در برخورد با برلین»، گالری تامن، برلین، آلمان

10 Jahre Galerie am Ratswall Bitterfeld, Germany

گالری راتسوال ، بیترفلد، آلمان

1997 Studio Galerie Hamburg, Germany

گالری استودیو، هامبورگ، آلمان

Sabz Gallery Tehran, Iran

144.

گالری سبز، تهران ، ایران

Realismusstudio der NGBK, Berlin, Germany

سالن اِنگِ بِکا، برلین ، آلمان

1985 Kunst und Kultur aus drei Städten, Berlin - Wuppertal - Göttingen, Göttingen, Germany

هنرو فرهنگ از سه شهر برلین -وويرتال - گوتينگن، گوتينگن، آلمان

2013 Khak Gallery Tehran, Iran

گالری خاک، تهران، ایران

2007 Art Cologne Cologne, Germany

1710

آرت کلن، کلن،آلمان

2003 Elahe Gallery Tehran, Iran

1471

گالری الهه، تهران، ایران

1998 Golestan Gallery Tehran, Iran

1411

گالری گلستان، تهران، ایران

1996 Galerie am Chamissoplatz Berlin, Germany

1270

گالری ام شامیزویلاتز، برلین ،آلمان

Kunstmesse Hamburg Hamburg, Germany

اکسیو هامبورگ، هامبوگ، آلمان

Studio Galerie Hamburg, Germany

گالری استودیو، هامبورگ، آلمان

1985 Galerie 9 bis 9

Berlin, Germany

گالری ۹ تا ۹، برلین، آلمان

2011 Khak Gallery Tehran, Iran

گالری خاک، تهران، ایران

2007

Galerie Tammen Berlin, Germany

١٣٨٥

گالری تامن، برلین، آلمان

2002

Isfahan Museum of Contemporary Art, Isfahan, Iran

موزهی هنرهای معاصراصفهان،

اصفهان، ایران

1998

Galerie am Ratswall Bitterfeld, Germany

گالری راتسوال ، بیترفلد، آلمان

1993

Studio Galerie Hamburg, Germany

گالری استودیو، هامبورگ، آلمان

Studio Galerie Hamburg, Germany

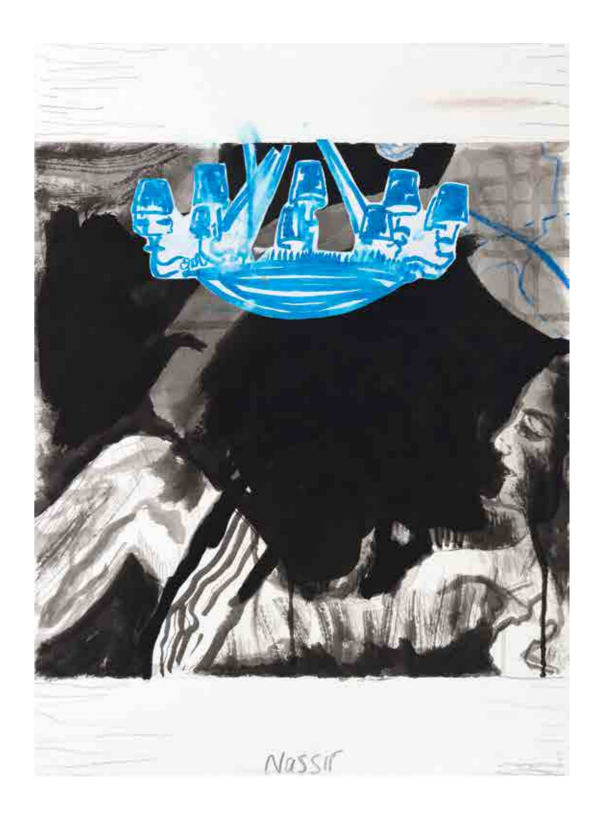
گالری استودیو، هامبورگ، آلمان

1986 Rotor Gallery Goteborg, Sweden

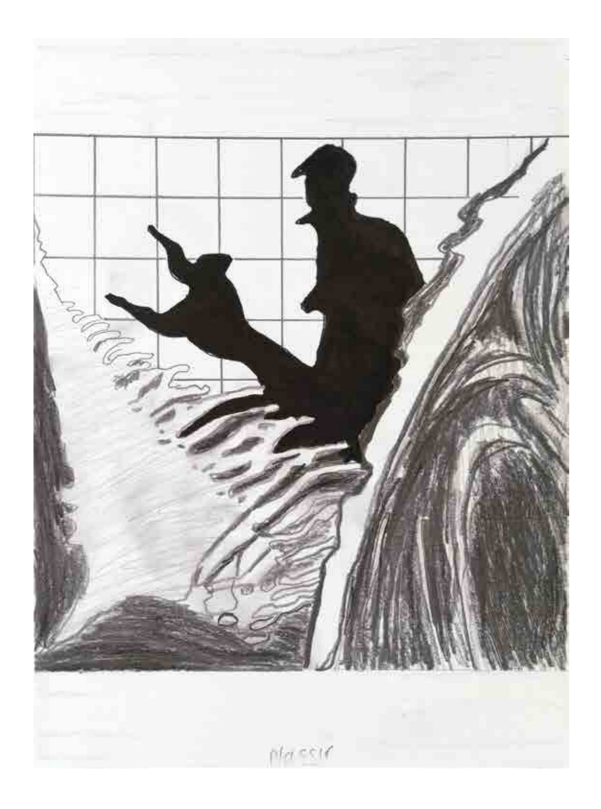
گالری رُتور، گته بورگ، سوئد











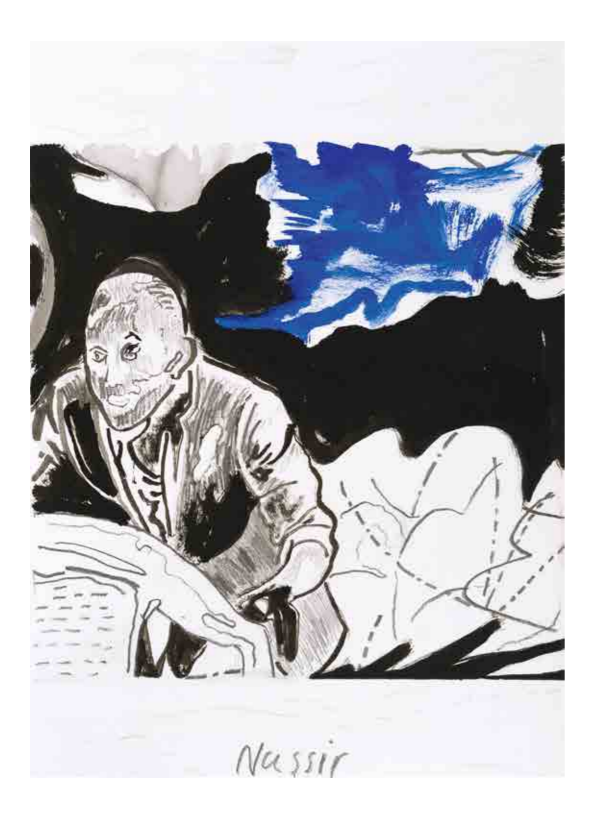


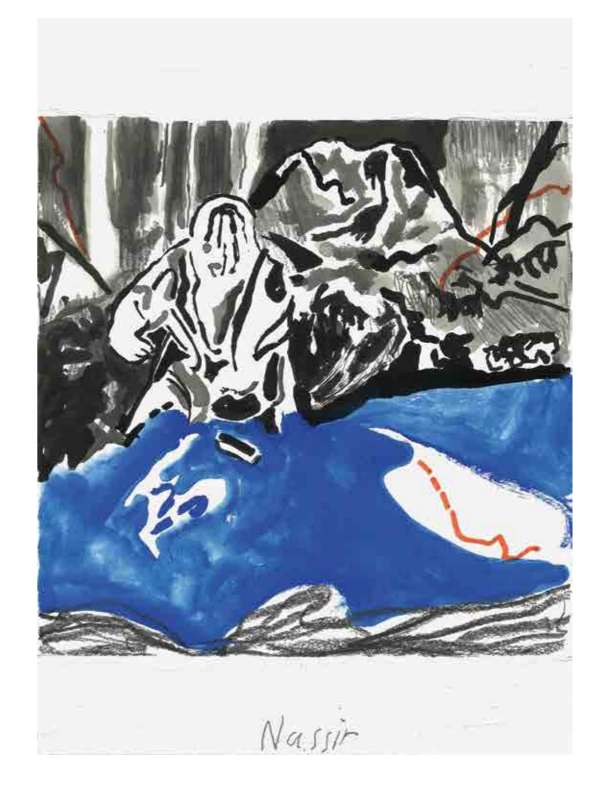




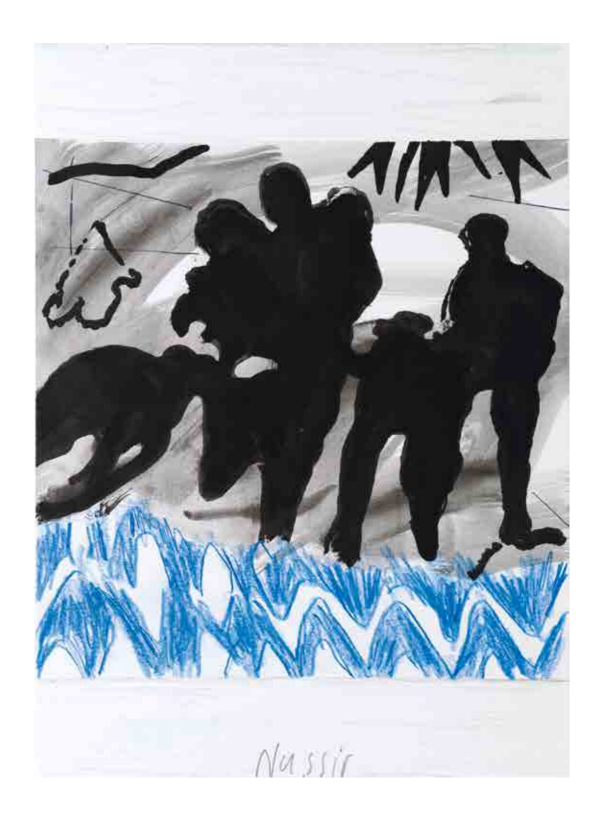


Namir











39

# **Refusal to Lie on the Analyst's Couch**Bavand Behpoor

'A schizophrenic out for a walk is a better model than a neurotic lying on the analyst's couch," write Deleuze and Guattari in the opening pages of Anti-Oedipus before bringing in an example from the unfinished novella, Lenz². The figures of Ali Nassir's drawings seem to take up the advice and follow this 'better model.' In the purely subjective world of these drawings—which would appear abstract, were it not for the obscure presence of certain camouflaged figures—the figures resist psychoanalysis. They simply refuse to lie down on the couch, as their problem is not psychological: 'A breath of fresh air, a relationship with the outside world. Lenz's stroll, for example, as reconstructed by Büchner3. This walk outdoors is different from the moments when Lenz finds himself closeted with his pastor, who forces him to situate himself socially, in relationship to the God of established religion, in relationship to his father, to his mother.'4 Although at times they bear indicators of social status or age, the drawn figures move out of their social context, but not completely, as in a stroll in nature. The very few lines which portray them show, from time to time, the contours of a boot or a coat indicating that the city is nearby. They are more of personalities than 'bodies'. They have not returned to the arms of Mother Nature; they are taken out of a machine ('producing-machines, desiring-machines everywhere, schizophrenic machines'5) for a moment to be examined in isolation. Nassir wants them to interact with the surroundings and with each other. Like a scientific camera, his drawings capture signals from the figures and their inner world and visualise them, without necessarily rendering them comprehensible: they serve as MRI images of a brain displayed to a non-specialist.

This is not just the theme of one or two series of Nassir's drawings. It is more than four decades now that Ali Nassir has recorded his protagonists on a daily basis. The figures are studied on an ontological level, yet represent nothing generic. They are very particular indeed: they mainly represent the artist, his wife and their son. The figures and objects portrayed in these drawings are anything but symbols standing for something else. They also avoid narration. The figures stand for themselves. They do not represent man and woman in general, or mother and father in general, or anything general: they have freed themselves from social bonds: 'While taking a stroll outdoors, on the other hand, he is in the mountains, amid falling snowflakes, with other gods or without any god at all, without a family, without a father or a mother, with nature.'6 The figures represent, but refrain from explaining. The artist meticulously avoids any conceptualisation in his work that could be expressed by 'words'. Anything that might refer to a verbal concept is ruthlessly removed. The figures are transferred to a world where things have no names: 'Lenz has projected himself back to a time before the man-nature dichotomy, before all the co-ordinates based on this fundamental dichotomy have been laid down.<sup>17</sup> In such a world, figures and objects do not even own their colours or contour lines. They are rather invaded by them, and thus merge into the context: 'He thought that it must be a feeling of endless bliss to be in contact with the profound life of every form, to have a soul for rocks, metals, water, and plants, to take into himself, as in a dream, every element of nature, like flowers that breathe with the waxing and waning of the moon.'8 The works enjoy the silence of the forest. A city-dweller with boots passes through the forest, the same forest that the German soul has always found itself close to: the Black Forest.

In a text titled, 'Why I Stay in the Provinces?' Heidegger describes his life in a hut on a mountaintop in order to explain his relationship to nature. He differentiates, similar to Rainer Maria Rilke thirty years before him, between 'loneliness' and 'solitude': 'This is my work-world... Strictly speaking I myself never observe the landscape. I experience its hourly changes, day and night, in the great comings and goings of the seasons. The gravity of the mountains and the hardness of their primeval rock, the slow and deliberate growth of the fir-trees, the brilliant, simple splendour of the meadows in bloom, the rush of the mountain brook in the long autumn night, the stern simplicity of the flatlands covered with snow—all of this moves and flows through and penetrates daily existence up there, and not in forced moments of "aesthetic" immersion or artificial empathy, but only when one's own existence stands in its work... People in the city often wonder whether one gets lonely up in the mountains among the peasants for such long and monotonous periods of time. But it isn't loneliness, it is solitude. In large cities one can easily be as lonely as almost nowhere else. But one can never be in solitude there. Solitude has the peculiar and original power not of isolating us but of projecting our whole existence out into the vast nearness of the presence of all things.'9 Nassir's figures, as well as Lenz, feel themselves closer to loneliness than solitude. A schizophrenic out for a walk has little to do with one who lives and works in nature. These figures have escaped from the city; they are not in solitude in nature and cannot cope with their loneliness: 'A terrible solitude came over him, he was alone, all alone, he wanted to talk to himself, but he could not, he hardly dared breathe... He was seized by a nameless anxiety in this emptiness, he was in a void... It was as if something were following him, as if something terrible would overtake him, something no human could bear, as if madness were hunting him down on horseback.'10 For these figures, a contact with their environment is no bliss or relief. It is an ongoing challenge. There is nothing pastoral about what Ali Nassir portrays, nothing mystical. Contrary to traditional European landscape painting, these works present no view 'opening' to nature; they gaze from within the forest and its barbarism: the forest, just like themselves and their relation to one another, is a source of pain for them. Nassir sometimes includes an observer in the picture, in order to look at the act of looking, very much like Büchner, who mostly uses the third person limited narrator in Lenz but projects the moods of his protagonist into nature 11. Nassir's figures join nature only in its naked violence. This union is not auspicious for them. It does not heal the wound of separation, rather appears as the remnant of their individuality and mental health. It is an amputated member that cannot be rejoined: 'The universe was an open wound; it caused him deep nameless pain... He returned to his lonely room, he was alone, alone!'12

Like Beckett's protagonists, the figures are rather tormented in this machine. The clearcut boundaries between subject and object, or inside and outside, become porous: 'There is no such thing as either man or nature now, only a process that produces the one within the other and everywhere, schizophrenic machines, all of species of life: the self and the non-self, outside and inside, no longer have any meaning whatsoever.'13 Yet, Nassir's figures fight for preserving their individuality. They continue in an End Game situation. They are in a constant struggle with their surroundings and as such, are portrayed very dynamically: in thousands of images Ali Nassir has studied their 'becoming': every day, he probes into a world which is not completely known to him in order to translate that specific moment into colors. Similar to Lenz, who also likes drawing, he draws to overcome a fear of blindness, to prove to himself that he is not dreaming. To his figures, color provides an escape from the cruel convictions of language. Language has never done them justice. ('He searched for words and they came tumbling out, but it was a torture." 14 'On another occasion Oberlin showed him color charts, he explained the relationship of each color to mankind, he adduced the twelve apostles, each represented by a color. Lenz took this all in, he carried things further, began having anxious dreams. 15)

4N 41

In his recent works, the figures have come to terms with this agony, and have accepted their situation. They have actually come a long way. In the early phase of Nassir work (1983-6), the artist was obsessed with the dichotomy of the Sovereign and the Victim; catastrophe was portrayed as happening; the figures enjoyed clear boundaries; and eroticism and violence had a clear presence. After a short period of fascination with abstraction (1988) he soon returned to figurative painting, this time focusing on the theme of death, portraying decaying figures gathering around coffins. His recent figures, however, are soothed by a Beckettian fatalism.

His bitter materialist approach to the portrayal of man differentiates Nassir's work from that of many Iranian artists. Although every landscape painting could in a sense be considered an 'inner' landscape, Nassir's approach to the portrayal of nature has nothing to do with the spirituality of an Iranian landscape artist such as Sohrab Sepehri (1928-1980), or the glorious, timeless, look of Abolghassem Saidi (1926-) or the gigantic, hovering, petrified, trees of Davood Emdadian (1944-2005). Those who have looked for a resemblance between his work and a classical Iranian visual language have sometimes found it in the structure of his paintings, his luminous and daring colouring reminiscent of Persian miniature painting or the flat arrangement of elements which defies perspective and allows viewer's eyes to move constantly between different parts of the picture. (In this sense, Nassir shares Lenz's distress for the disappearance of horizon.) As a German artist, Ali Nassir can be categorised very differently. Although he began his education in art in Berlin in 1978 during the high time of German neo-expressionism and has worked and lived there ever since, his works have followed their own path, too obsessed with portraying a personal world than to reflect major global or local events in arts or politics. Compared to the works of the neo-expressionists (the Neue Wilde Movement), Nassir's works go for a less aggressive but more melancholic and philosophical approach and are not bent on intimidating the viewer with their visual might. Such a quality is shared by many other Iranian modern artists of the same generation established outside Iran whose works enjoy a milder tone in comparison to their western counterparts.

Contrary to German expressionist works, his drawings are mute, and the figures anxiously reflect on their situation in silence. This imbues the works with a mythical quality, as if the viewers were confronted with an ancient language which cannot be decoded. Like hieroglyphs, it still contains a residue of meaning which forces the viewer to rely on a very basic and universal language among men: the domain of mythology—in the case of Nassir, a contemporary and urban mythology. ('My dearest Reverend, the young lady of whom I spoke to you has died, yes died, the angel. How did you find out? —Hieroglyphs, hieroglyphs—and then cast his eyes heavenwards and again: yes, dead—hieroglyphs. Nothing further could be gotten out of him.'16)

The aesthetics of these works do not even come close to beautification. It is as if Lenz's lecture on art is intended for them: 'What I demand in all things is life, the potentiality of existence, and that's that; we need not then ask whether it be beautiful or ugly, the feeling that whatever's been created possesses life outweighs these two and should be the sole criterion in matters of art. 17 Nassir avoids rendering an ideal image of man or what might be close to it: 'These people can't even draw a doghouse. They claim they want idealistic figures, but from what I've seen, they're all just a bunch of wooden puppets. This idealism represents the most disgraceful contempt for human nature.'18 The drawings of Ali Nassir are prouder than to focus on impressing their viewers. They are drawn without thinking of the viewer and do not hide this. His works show an introversion which is expressed through taking his figures to the open air, through putting them on stage to show their relationship to one another, like a mute theatre. The mise-en-scène, the setting and the figures all aim at portraying (rather than narrating) the world of his protagonists. As if looking though a keyhole, the viewer is invited to peep through the inner world of these lonely figures, who would have kept it to themselves were it not for Nassir's mediation (the same way Büchner does it for Lenz).

- 1. Gilles Deleuze and Félix Guattari (2003) Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia (London: Continuum), p. 2.
- 2. Jakob Michael Reinhold Lenz (1751–1792) was a German writer of the Sturm und Drang movement. Lenz means 'spring' in German.
- 3. Karl Georg Büchner (1813–1837) was a German dramatist, author and poet, considered part of the Young Germany movement. He was also a natural scientist, a fact reflected in his detailed and objective descriptions. The novella Lenz is based on Jean Frédéric Oberlin's diary and recounts the events marking the mental deterioration of Lenz in 1778. The story is regarded as a precursor to literary modernism.
- 4. Ibid.
- 5. Ibid.
- Ibid.
   Ibid.
- 8. Ibid.
- 9. Martin Heidegger (1934) "Why Do I Stay in the Provinces?" in: Thomas Sheehan (ed.) (1981) Heidegger: the Man and the Thinker (Chicago: Precedent Publishing), p 27.
- 10. George Büchner (2004) Lenz, trans. Richard Sieburth (New York: Archipelago Books), p. 31.
- 11. In fact, if we remove the description of Lenz's feelings from Büchner's narrative, the story will resemble Oberlin's account very much.
- 12. Ibid., p.33.
- 13. Deleuze and Guattari, Ibid., p. 2.
- 14. Büchner, Ibid., p. 31.
- 15. Ibid., p. 33.
- 16. Ibid., p. 39.
- 17. Ibid., p. 33.
- 18. Ibid., p. 34.

Although I have finished my text in order to leave the stage to the artworks, I still have to mention why the quotations do not abandon the images, and why I have inserted parts of the story of Lenz, in the margins, without much regard for the order of their appearance in the original text. I was also aware of the risk of turning the drawings into illustrations of a text that they did not need in the first place. or to burden them with narration, a task they have so obsessively avoided so far. Of course, the artist did not think of these texts when he drew them, so the reader can ignore them and remain a 'viewer'. Yet, it appears to me as if these citations held a relationship to the images even before being inserted. They recognise this relation as soon as they sit next to them. These bits of text read the images for the reader for a second time and allow them to be seen for a longer period of time. Their attachment to the images, despite all the difference in tone, resembles Oberlin's affection as a priest, for Lenz, the poet: 'That afternoon he returned. a scrap of fur on his left shoulder and in his hand a bundle of switches, which had been given to Oberlin together with a letter for Lenz. He handed Oberlin the bundle with the request that he beat him with it. Oberlin took the switches out of his hands, pressed a few kisses on his lips and said: these were the sole blows he intended to mete out to him.'

**Bavand Behpoor** 

42 43

Yes, Reverend, you see, boredom! Boredom! O, sheer boredom, what more can I say, I have already drawn all the figures on the wall... Tedium the root of it all. Most people pray only out of boredom; others fall in love out of boredom, still others are virtuous or deprayed, but I am nothing, nothing at all, I cannot even kill myself: too boring.

بله، پدر روحانی، ببینید، ملال! ملال! ملال محض، چه بگویم، هرچه پیکربوده روی دیوار کشیدهام... خستگی، سرمنشأ تمام اینهاست. بیشتر مردم صرفاً از سر ملال مناجات میکنند، برخی از سر ملال عاشق می شوند، برخی دیگر پرهیزگاری یا فساد پیشه میکنند. اما من هیچ نیستم، ابداً چیزی نیستم؛ حتا نمی توانم خودکشی کنم: کار ملال انگیزی است.

He got up, calm, steady, quiet, as if a shadow play had passed before him... In this world no joy for me... He acted like everybody else, but a terrible emptiness lay within him, he felt no more anxiety, no desire; he saw his existence as a necessary burden. - And so he lived on... No noise, no movement, no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. in no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. in no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. in no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. in no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. in no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. in no movement, no birds, nothing but the sighing of the wind, now near, now far. it is nothing the north nort



The world he had wanted to benefit from had a gaping rip in it, he had no hate, no love, no hope, a horrible emptiness, and yet a tormented desire to fill it. He had nothing. Whatever he did, he did in full self-awareness, and yet some inner instinct drove him onward. When he was alone he felt so terribly lonely he constantly spoke to himself aloud, called out, then grew afraid again, it seemed to him as if the voice of a stranger had spoken to him. He was seized by indescribable anxiety.

دنیایی که میخواست از آن بهرهمند شود شکافی پهن داشت. نه تنفری داشت و نه عشقی و نه امیدی، صرفاً خلئی هولناک بود و خواستی آزارنده برای پرکردناش. هیچ نداشت. هرکاری که میکرد با خودآگاهی تمام انجام میداد ولی در عین حال، غریزهای درونی او را به پیش میراند. وقتی تنها بود چنان احساس تنهایی میکرد که مدام و بلندبلند با خود حرف میزد، فریاد میزد و بعد وحشت میکرد. به نظرش میآمد غریبه ای با او حرف میزند. اضطرابی وصف ناپذیر به او دست میداد.

It had gotten dark, sky and earth melted together. It was as if something were following him, as if something terrible would overtake him, something no human could bear, as if madness were hunting him down on horseback.

تاریک شده بود، آسمان و زمین در هم ذوب شده بودند. گویی چیزی دنبالاش میکرد، انگار چیزی هولناک براو مستولی می شد، چیزی که هیچ انسانی تاب تحملاش را نداشت، گویی جنون سوار براسب در پی او می تاخت.



It was as if the world were too wide for her; she withdrew into herself, she sought out the tightest little spot in the entire house, and there she would sit, as if her entire happiness depended on this one small spot.

برای زن، جهان انگار زیادی گسترده بود؛ به درون خود پا پس کشید، تنگ ترین گوشهی کل خانه را یافته بود و آن جا می نشست، انگار تمام خوشبختی اش به این نقطهی کوچک متکی باشد.

He plunged into the fountain, the harsh effect of the water made him better, also he secretly hoped he would contract an illness... He had no memory of anything... Lenz took this all in, he carried things further, began having anxious dreams.

به درون چشمه پرید، سرمای شدیدِ آب حال اش را بهتر کرد، ضمناً پنهانی امیدوار بود مریض شود... خاطرهای از چیزی نداشت... لنتس این همه را به درون کشید، چیزها را پی میگرفت و رها نمیکرد، شروع کرد به خوابهای پریشان دیدن.



It was as if he were blind; now it was intensifying, the nightmare of madness was settling at his feet, the helpless realization that everything was merely his dream opened before him, he clung to every object, figures fled by him, he pressed toward them, they were shadows, life drained from him and his limbs went stiff; he grasped after everything that used to make his blood race, he tried everything, but cold, cold.

انگار کور بود؛ حالا شدیدتر میشد، کابوسِ دیوانگی پیش پایش لانه میکرد، این درک ناگزیر که همهچیز صرفاً خیال اوست پیش رویش قد برمیافراشت، به هرشیئی چنگ میزد، پیکرهها از کنارش میگریختند، خود را به آنها میفشرد، سایه بودند، زندگی از او به در میرفت و دستوپایش سفت میشد. به دنبال هر آن چیزی میرفت که گردش خوناش را سرعت ببخشد. همه چیزرا امتحان کرد، اما سرد! سرد!

It seemed like a shadow, a dream, and emptiness came over him again as it had on the mountain, but he could no longer fill it with anything, the lamp was out, the darkness engulfed everything; he was seized by a nameless anxiety... He could no longer find himself, a dark instinct drove him to save himself.

مثل سایه بود، مثل خواب بود، و خلاً دوباره بر او مستولی شد همچنان که بر کوهستان؛ اما این بار نمی توانست آن را با چیزی پر کند. چراغ، خاموش شده بود و تاریکی همه چیزرا از هم جدا می کرد؛ اضطرابی بینام به او دست داد... دیگر نمی توانست خودش را پیدا کند، غریزهای تاریک او را وامی داشت خود را نجات دهد.



51

Then everything receded from him, the earth withdrew beneath him, it became as tiny as a wandering star and dipped into a rushing stream whose clear waters flowed beneath him... He was seized by a nameless anxiety in this emptiness, he was in a void.

چیزها خود را پس میکشیدند، زمین زیرپایش دور میشد، همچون یک ستارهی سرگردان کوچک میشد و درون نهرزلالی میافتاد که در زیراو جریان داشت… اضطرابی بینام در این خلاً براو غلبه کرد؛ در فضایی تریین

هی بود.

The emptier, the colder, the deader he felt inside, the more he was driven to awaken a fiery passion within himself, he had memories of the times when everything used to well up in him, when all his emotions left him panting; and now so dead. He despaired of himself, then he threw himself down, wrung his hands, stirred everything up within himself; but dead! Dead!

هرچه خودش را از درون خالی تر، سردتر و مرده تراحساس می کرد به همان اندازه تشویق می شد که اشتیاقی شدید را درون خود برانگیزاند. خاطره هایی از زمان هایی داشت که همه چیز درون اش انباشته می شد، زمانی که احساسات اش او را به نفس نفس می انداختند؛ و حالا این چنین مرده. از خودش ناامید می شد، خود را به زمین می انداخت، یا دستان اش را می پیچاند و تمامی چیزهای درون اش را فرا می خواند: اما مرده! مرده!



If he thought about another person, or vividly pictured them, it was as if he became that person, he grew completely confused, and yet at the same time he felt the constant urge to deliberately manipulate everything around him in his mind; nature, other people, everything as in a dream, cold.

اگر به شخص دیگری میاندیشید یا بهوضوح تصورشان میکرد، مانند آن بود که بدل به آن شخص شده، کاملاً گیج میشد و در همان حال اشتیاقی دائمی به دستکاری تمامی چیزهای دوروبرش در ذهن خود احساس میکرد: طبیعت، آدمها، همه چیزانگار در رؤیا، سرد.

Yet I can no longer picture her, the image escapes me, and this tortures me, only when my mind clears completely do I feel happy again.

ولی دیگر نمی توانم آن زن را به خاطر بیاورم، تصویرش از من میگریزد و این قضیه آزارم می دهد. صرفاً زمانی که ذهنم کاملاً روشن است احساس سعادت می کنم.



All his pain was now awake and lay within his heart... Then he fell into a dreadful state between sleeping and waking...Lenz stared out quietly, no misgivings, no stress, just a dull anxiety building up inside him the more the objects disappeared into the dark.

تمام دردش بیدار شده و در قلباش نشسته بود... به حالی فرورفت میان خواب و بیداری... لنتس در سکوت به بیرون مینگریست، بیهیچ دودلی، صرفاً همچنان که اشیاء درون تاریکی گم میشدنداضطرابی گنگ دروناش پا میگرفت.

He was convinced he should draw the storm into himself, contain everything within himself... Everything dark, nothing, he seemed a dream to himself, stray thoughts flitted by, he grasped after them... Everything seemed so dreamlike, so menacing, he felt the anxiety of children who sleep in the dark.

متقاعد شده بود که باید طوفان را به درون خود بکشد، همه چیز را درون خود نگاه دارد... همه چیز تیره شده بود، هیچ نبود، خودش را همچون رؤیا می دید، افکار پریشان از ذهناش می گذشت، به دنبال شان می دوید... همه چیز به نظر رؤیا گونه می آمد و رعب انگیز، اضطراب کودکانی را داشت که در تاریکی خوابیده باشند.



The higher he drove himself the deeper he plunged. Everything streamed back together again. Twinges of his former condition played through him, searchlights cast through the wild chaos of his mind... You see, dear Reverend, if I no longer had to listen to this it would be of great help to me. "Listen to what, my dear friend?" Can't you hear it, can't you hear that hideous voice screaming across the entire horizon, it's what's usually called silence and ever since I've been in this quiet valley I can't get it out of my ears, it keeps me up at night, oh dear Reverend, if I could only manage to sleep again.

هرچه خود را بالاتر می برد عمیق تر هم فرومی افتاد. همه چیز دوباره به هم پیوست. رنج پیشیناش به سراغاش آمد، نورافکنهای تجسس در آشفتگی وحشیانهی درونِ ذهناش روشن شدند... «می دانید، پدر روحانی، اگر مجبور نبودم صدایش را بشنوم خیلی کمکام می کرد.» «صدای چی را بشنوی، دوست من؟» «صدایش را نمی شنوید؟ این صدای کریهی را که در سرتاسر افق فریاد می کشد نمی شنوید؟ معمولاً به آن سکوت می گویند و از زمانی که به این درهی خاموش آمده ام از سرم بیرون نمی رود. شبها بیدارم نگاه می دارد، آه پدر روحانی عزیز، اگر فقط می توانستم بار دیگر بخوابم.»

He was afraid to be with himself when he was alone... He was now standing at the abyss, driven by an insane desire to peer into it over and over, and to repeat this torture... My dearest Reverend, the young lady of whom I spoke to you has died, yes died, the angel. How did you find this out? — Hieroglyphs, hieroglyphs — and then cast his eyes heavenwards and again: yes, dead — hieroglyphs. Nothing further could be gotten out of him.

از تنها ماندن با خودش می ترسید... اکنون بر لبه ی پرتگاه ایستاده بود و اشتیاقی جنون آمیزاو را وامی داشت که مکرراً به درون آن بنگرد و این شکنجه را تکرار کند... «پدر روحانی عزیز، آن خانم جوانی که دربارهاش به شما گفتم مرده است، بله، آن فرشته مرده.» «از کجا می دانی؟» «هیروگلیف! هیروگلیف!» و بعد نگاهی به سوی آسمان کرد و گفت: «بله، مرده، هیروگلیف.» چیزبیشتری نمی شد از او بیرون کشید.



Terrible solitude came over him, he was alone, he wanted to talk to himself, but he could not, he hardly dared breathe... He searched for words and they came tumbling out, but it was torture... They all pressed around him to join in... It was as if familiar faces, forgotten faces were emerging from the dark, old songs were awakening, he was away, far away... He took refuge in a figure who always hovered before his eyes.

تنهایی غریبی به او روی آورد، تنها بود، میخواست با خودش حرف بزند، نمیتوانست، سخت جرأت میکرد نفس بکشد... به دنبال کلمات گشت؛ واژه ها از دهان اش بیرون می افتاد، زجری بود... همه چیز در اطراف اش به او فشار می آورد تا به درون بیاید... انگار چهره های آشنا، چهره های فراموش شده از تاریکی بیرون می آمدند، آهنگهای قدیمی بیدار می شدند، او دور بود، دور... در پیکره ای پناه گرفت که پیش چشمان اش معلق بود.

Back home? This makes no sense, these two words ruin everything... I have to leave, to go to her - but I cannot, I must not.

برگردد خانه ؟ این هیچ معنی ندارد، این دو کلمه همه چیز را خراب میکند... باید بروم، بروم پیشاش، اما نمیتوانم، اجازه ندارم.



61

The world felt luminous to him, and within himself something was stirring and swarming toward an abyss toward which he was being swept by an inexorable force. He burrowed into himself... You see, I've just had this idea, if I could only determine whether I'm dreaming or waking: you see, it's a fine idea, let's try it out.

جهان به نظرش درخشان آمد؛ چیزی در دروناش در حال جوشیدن و انبساط به سمت مغاک بود؛ نیرویی گریزناپذیر او را بدان سمت میراند. درون خودش نقب زد... میدانید؟ الآن این ایده به ذهنام رسید، اگرصفاً میتوانستم بفهمم که خوابام یا بیدار! می بینید؟ ایدهی خوبی است، بیایید امتحاناش کنیم.

As he made his way down he saw a rainbow haloing his shadow and felt as if something had touched his brow, the Being was speaking to him... "Are you a theologian?" Yes!

همچنان که از کوه پایین میآمد دید که رنگینکمانی دور سایهاش هالهای رسم کرده و حس کرد که چیزی پیشانیاش را لمس میکند. هستی با او حرف میزد… «مگرتو الهیات میدانی؟» بله!



The universe was an open wound; it caused him deep nameless pain... Now I feel so confined, so confined, you see, sometimes I feel as if my hands were hitting up against the sky; O I'm suffocating!

جهان زخمی گشوده بود که رنجی عمیق و بینام بر او تحمیل میکرد... حس فروبستگی دارم، تنگنای شدید، میدانید، گاهی حس میکنم دستانم به سقفِ آسمان میخورد؛ دارم خفه میشوم!

At these moments it seemed to him as if he alone existed, as if the world lay only in his imagination, as if there were nothing but himself, eternally damned, Satan himself: alone, tormented by his imaginings. He chased through his past life at breakneck speed, saying: consistent, consistent; whenever somebody said something: inconsistent, inconsistent; it was the abyss of irreparable madness, an eternity of madness.

در این لحظات به نظرش میآمد که صرفاً اوست که وجود دارد، که جهان صرفاً در خیال اوست، انگار چیزی جز او وجود ندارد، ملعون ابدی، خودِ شیطان: تنها، شکنجهشده توسط خیالاتاش. با سرعتی سرسامآور درپی زندگی گذشتهاش می دوید و می گفت: «هماهنگ! هماهنگ!» وقتی کسی چیزی می گفت: «ناهماهنگ! ناهماهنگ!» مغاکی بود از جنونی لاعلاج، جنونی ابدی.



The simplest, purest creatures were closest to elemental nature, the more refined a man's mental life and feelings, the more blunted this elemental sense became; he did not consider it to be a higher plane, it lacked the requisite self-sufficiency, but he believed it must be an endless delight to feel moved by the unique life of each and every form; to have a soul for stones, metals, water and plants; to take in every being in nature into himself as in a dream, as flowers do with the air at every waxing and waning of the moon.

ساده ترین و ناب ترین موجودات به طبیعت بدوی نزدیک تربودند، هرچه شخص از لحاظ فکری و احساسی فرهیخته تربه همان اندازه هم حس بدویاش ضعیف تر. اعتقاد نداشت که این سطحی متعالی تر است، به قدر کافی قائم به ذات نبود اما این را سعادتی بی پایان می پنداشت که با حیاتِ ژرفِ تمامی فرمهای جهان در تماس باشد؛ که روحاش با سنگها، فلزات، آب و گیاهان انس داشته باشد؛ که مانند گلها که هر بار با افزودن یا کاستن ماه، هوا را به درون می کشند تمامی عناصر طبیعت را همچون در رؤیا به درون خود کشد.

The overpowering solid planes and lines that had sometimes seemed to address him in loud tones... These people can't even draw a doghouse. They claim they want idealistic figures, but from what I've seen, they're all just a bunch of wooden puppets. This idealism represents the most disgraceful contempt for human nature.

این سطوح سختِ مقهورکننده و خطهایی که انگار او را با لحنی درشت خطاب قرار می دادند... این آدمها حتا نمی توانند طرحی از لانهی سگ بکشند. ادعا میکنند در پی فیگورهایی ایده آل اند اما تا آن جا که من دیده ام، صرفاً مشتی عروسکهای چوبی اند. ایدئالیسم، شرم آورترین نوع تحقیر ذات آدمی است.

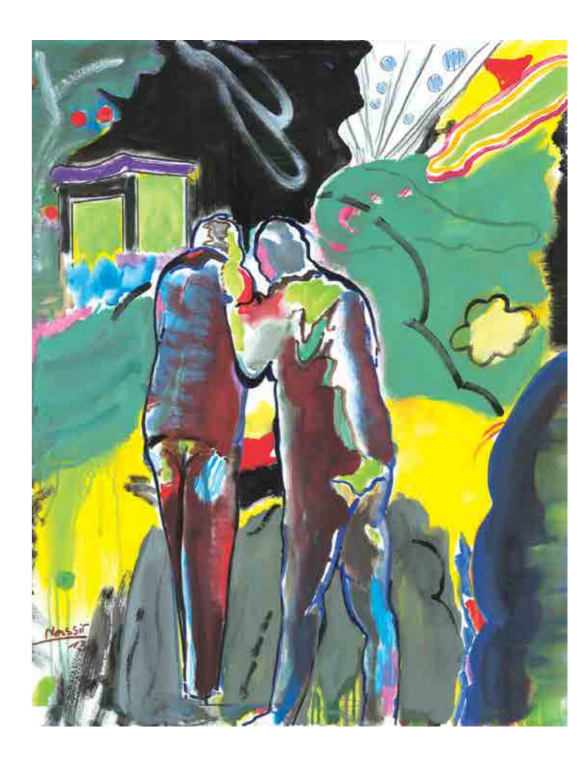


Then everything receded from him, the earth withdrew beneath him, it became as tiny as a wandering star and dipped into a rushing stream whose clear waters flowed beneath him... He was seized by a nameless anxiety in this emptiness, he was in a void.

چیزها خود را پس میکشیدند، زمین زیرپایش دور میشد، همچون یک ستارهی سرگردان کوچک میشد و درون نهر زلالی میافتاد که در زیر او جریان داشت... اضطرابی بینام در این خلاً بر او غلبه کرد؛ در فضایی تهی بود.

People, silent and somber, as if afraid to disturb the peace of their valley... But things were only bearable for him as long as the light lay in the valley; towards evening he was seized by a strange anxiety... He wanted to offer him help and counsel in all things, only he would have to first specify the place, the circumstances, and the individual.

مردم، ساکت و غمزده، انگار می ترسند آرامش درهشان را برهم زنند... اما چیزها صرفاً تا زمانی برایش قابل تحمل بود که دره آفتابی بود؛ هنگام عصر اضطرابی غریب او را فرامیگرفت... آماده بود در هر کاری به او کمک و همفکری دهد صرفاً باید مکان، شرایط و فرد مورد نظر را مشخص میکرد.



He felt no fatigue, except sometimes it annoyed him that he could not walk on his head... It was as if he needed to dissolve... The landscape was making him anxious, it was so narrow he was afraid he would bump into everything. He was in a state of indescribable distress.

احساس خستگی نمیکرد، صرفاً گاهی پکرمی شد که چرا نمی تواند روی سرش راه برود... انگار لازم داشت که مضمحل شود... منظره مضطرباش میکرد، چنان تنگ بود که می ترسید با همه چیز تصادم کند. رنجی بیان نادند می برد.

Things were building up inside him, he was searching for something, as if for lost dreams, but was finding nothing. Everything seemed so small, so near, so wet, he would have liked to set the earth down behind an oven, he could not grasp why it took so much to clamber down a slope, to reach a distant point; he was convinced he could cover it all with a pair of strides.

چیزها دروناش روی هم انباشته می شد، دنبال چیزی می گشت، انگار پی رؤیاهای گمشده بود، اما چیزی نمی یافت. همه چیز بسیار کوچک، بسیار نزدیک، بسیار مرطوب می نمود. می خواست جهان را پای بخاری پهن کند، متوجه نمی شد چرا این قدر طول می کشد تا از دامنهی کوه پایین برود و به جایی در دوردست برسد؛ فکر می کرد با چند قدم به آن جا خواهد رسید.



قصدندارندبیننده را باقدرت بصری شان مرعوب کنند. علی نصیرهمچون دیگرهنرمندان ایرانی نسل خود، لحنی ملایم تراز همکاران غربی اش اختیار کرده است.

طراحیهای نصیر، برخلاف آثار بیانگرِ آلمانی، خاموشاند؛ فیگورها در سکوت به وضعیت خود می اندیشند. این خاموشی و پرهیز از بیان، به اثر کیفیتی اساطیری می دهد، انگار بیننده با خطی باستانی روبه روست که دیگر کسی سواد خواندناش را ندارد، اما همچون هیروگلیف، همچنان گویای معنایی است که بیننده را مجبور می کند برای ارتباط گرفتن به زبان ابتداییِ مشترک میان آدمیان متوسل شود: زبان اسطوره، هرچند اسطورهای معاصروشهری. («پدر روحانی عزیز، آن خانم جوانی که درباره اش به شما گفتم مرده است، بله، آن فرشته مرده.» «از کجا می دانی؟» «هیروگلیف! هیروگلیف!» و بعد نگاهی به سوی آسمان کرد و گفت: «بله، مرده هیروگلیف.» چیزی بیشترنمی شداز اوبیرون کشید.» ")

زیبایی شناسی این آثار به زیباسازی نزدیک هم نمی شود. گویی خطابهی لنتس در باب هنر در مورد این آثار نیز صادق است: «آن چه در همه چیز می جویم زندگی است، قابلیت وجود داشتن، همین. در نتیجه لازم نیست که بپرسیم زیباست یا زشت. این حس که تمامی آفریدگان جاندارند از هر دوی اینها وزین تر است و باید در امور هنری، تنها معیار باشد.» کا علی نصیر پرهیز دارد از این که طراحی هایش تصویری ایده آل از انسان به دست بدهد یا حتا به آن بگراید: «اینها حتا نمی توانند طرحی از لانه ی سگ بکشند. ادعا میکنند در پی فیگورهایی ایده آل هستند اما تا آن جا که من دیده ام صرفاً عروسکهایی چوبی اند. اید تالیسم شرم آور ترین نوع تحقیر میکنند در پی فیگورهایی ایده آل هستند اما تا آن جا که من دیده ام صرفاً عروسکهایی چوبی اند. اید تالیسم شرم آور ترین نوع تحقیر

آثار نصیر مغرورتر از آناند که وقف تأثیرگذاری بر مخاطب باشند. بدون اندیشیدن به مخاطب کشیده شدهاند و این را حاشا نمی کنند. درونگرایی شان اتفاقاً خود را در انتقال فیگورها به فضای آزاد و قرار دادن شان بر صحنه ای بیرونی نشان می دهد، گویی روابط شان در تئاتری صامت به نمایش گذاشته شده باشد. چیدمان صحنه و میزانسن فیگورها همه بر نوعی تصویرگری (اما نه روایتِ) جهان پرسوناژها معطوف است. بیننده انگار از سوراخ کلید به جهان درونی این آدم های تنها سرک می کشد، جهانی که اگر بادرمیانی علی نصیر نبود (همچون وساطت بوشنربرای لنتس) این برسوناژها علاقه ای به بیان اش نداشتند.

- ۱. (ترجمههای فارسی از نگارنده است.) Gilles Deleuze and Félix Guattari (2003) Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia (د. اترجمههای فارسی از نگارنده است.) (London: Continuum), p. 2.
- ۷. یاکوب میشانل راینهولد لنتس (۱۷۹۲-۱۷۹۲) (Jakob Michael Reinhold Lenz) (۱۷۹۲-۱۷۹۱) (عیسنده و نمایشنامه نویس آلمانی زبان نهضت «توفان و طغیان» (Sturm und Drang) بود. لنتس، در کلاسهای کانت شرکت می کرد و با گوته دوست بود. داستان لنتس که ماجرای روانپریشی اوست در سال ۱۷۷۸ اتفاق افتاده و براساس روایت أبرلین (Johann Friedrich Oberlin)، کشیشی که لنتس را در خانهی خود پذیرفت، نوشته شده است. واژهی لنتس در آلمانی به معنای «بهار» است.
- ۳. کارل گُئورگ بوشنر (۱۸۳۷-۱۸۱۳) (Karl Georg Büchner)شاعر، نویسنده و پزشک آلمانی متعلق به نهضت ادبی «آلمان جوان»
   (Junges Deutschland) که بسیار جوان درگذشت. داستان لنتس ناتمام است و بخش هایی از آن که در آلمان منتشر گردید در زمان چاپ ممنوع شد.
   لنتس رااز اولین نمونه های مدرنیسم در ادبیات می شمارند.
  - ۴. همان.
  - ۵. همان.
  - همان.
     همان.
  - ۸. هو
  - Martin Heidegger (1934) "Why Do I Stay in the Provinces? "in: Thomas Sheehan (ed.) (1981) Heidegger: .9

    the Man and the Thinker (Chicago: Precedent Publishing), p. 27)
- ۱. 🕏 درواقع اگرشرح روحیات لنتس را از داستان بوشنر حذف کنیم، این داستان در ساختار و لحن جملات، شباهت بسیار به روایت مستند اُبرلین خواهد داشت.
  - ۱۲. همان، ص۳۳.
  - ۱۳. دلوزوگتری، ضدادیپ، همان، ص۲.
    - بوشنر،همان،۳۳.
       همان، ص۳۳.
    - ۱۶. همان، ص۹۳.
    - ۱۷. همان، ص۳۴.
      - ۱۸. همان.

73

با آنکه متن خود را به پایان برده ام تا صحنه را به تصاویر بسپارم باید پیش تر بگویم چرا نقل قولهایم تصاویر را به حال خود رها نمیکنند و چرا بخشهایی از داستان لیتس را بدون رعایت ترتیب داستان در حاشیهها آورده ام. این نگرانی را البته داشته ام که مبادا طراحیها بدل به تصویرگری متنی شوند که نیازی هم بدان ندارند؛ یا مبادا بار روایتگری – که این تصاویر از آن پرهیز داشته اند – به دوششان بیفتد. طبعاً علی نصیر به هنگام کار این جملات را مد نظر نداشته و بیننده نیزمی تواند از آن ها صرفنظر کند و بینندهی تصاویر باقی بماند. اما این جملات، گویی با تصاویر خویشاوندی دارند و این رابطه را در همجواری خود کشف میکنند؛ این تکههای متن، تصاویر را می خوانند و فرصت طولانی تری را برای دیدن شان فراهم میکنند. علاقه شان به تصاویر، در عین تفاوت جهان هاشان، همچون همراهی اُبرلین کشیش با لنتس شاعر است: «ترکهها را به اُبرلین داد و از او خواست که او را با آن ها بزند. ترکهها را از او گذفت. او را چندین بار بوسید و گفت این تنها ضرباتی است که بر او خواهد نواخت.»

باوندبهيور

## امتناع از دراز کشیدن برتخت روانکاو باوند بهیور

«دیوانهی در حال هواخوری الگوی بهتری است تا بیمار خوابیده برتخت روانکاو.» این جملهی صفحات آغازین «ضدادیپ» دلوز و گتری است. فیگورهای طراحیهای علی نصیرانگار به توصیهی مشابهی عمل میکنند و همین «الگوی بهتر» را در پیش گرفته اند. در جهان کاملاً ذهنی این طراحیهای علی نصیرانگار به خاطر چند فیگور استتار شده در آنها نبود انتزاعی به نظر می آمدند) فیگورها به روانکاوی تن نمی دهند. حاضر نمی شوند روی تخت روانکاو دراز بکشند چون می دانند که مشکل شان روان شناختی نیست: «نفس کشیدن در هوای تازه، رابطه ای با جهان بیرون: گشت وگذار لِنُتُس آن طور که بوشنر آتوصیف کرده مصداق آن است. برای لنتس خیلی فرق دارد که برود هواخوری یا گیر کشیشی بیفتد که می خواهد واداردش با پدر و مادرش یا با خدای دین رسمی معاشرت کند.» آهر چند گاه به گاه به گاه نشانه ای دال بر سن، جنسیت یا جایگاه اجتماعی شان در این طراحی ها به چشم می خورد، این فیگورها از پس زمینه ی اجتماعی خود کنده شده اند؛ انگار برای لحظاتی از شهر فرار کرده اند آه خطوط محیطی شان گوشهی کت یا قایقی را ترسیم میکند تا بیننده فراموش نکند که شهر نزدیک است. این آدم ها بیشتر «ذهن» اند تا «بدن». به آغوش طبیعت نیفتاده اند؛ برای لحظه ای از دل حستگاه بیرون کشیده شده اند (همه سوماشین های تولیدی، ماشین های آرزوکننده، ماشین های روان پریش» ثاتا همچون قطعاتی حداگانه مطالعه شوند. علی نصیر چرخدنده هایی را از میان شان جدا میکند تا تعامل شان را به نمایش بدهد یا فهم پذیرشان کند: انگار دوربینی آزمایشگاهی، سیگنال هایی از این فیگورها را می گیرد و ثبت میکند بی آن که توضیح شان بدهد یا فهم پذیرشان کند: انگار برتونگاری مغز کسی را در معرض دید یک غیرمتخصص قرار داده باشند.

واین صرفاً مضمون یکی دو اثر از آثار او نیست. بیش از چهل سال است که علی نصیر هر روز با شکیبایی روحیات پرسوناژهایش را ثبت کرده است. آنها را در لایه ای هستی شناختی میکاود اما حکمی عام در موردشان صادر نمیکند و چیزی عام در موردشان نمیگوید. اتفاقاً آدمهایی خاصاند، نه ژنریک: همچون تقویمی روزانه، لحظههای منفردی از زندگی شان را ثبت کرده؛ آلبومی خانوادگی از دنیای هنرمند: خودش، همسرش و فرزندش. فیگورها و اشیاء در این نقاشی ها نماد چیزی نیستند؛ از قصهگویی به دورند، خصلتی که در میان طراحان ایرانی نادر است. این پرسوناژها خودشان را به نمایش میگذارند: نماد زن و مرد، نماد مادر و پدر یا هیچ دسته بندی عام دیگری نمی شوند. خودشان را از قیدهای اجتماعی آزاد کردهاند: «در مقابل، زمانی که به هواخوری می رود یا هیچ دسته بندی عام دیگری نمی شوند. خودشان را از قیدهای اجتماعی آزاد کردهاند: «در مقابل، زمانی که به هواخوری می رود در آغوش طبیعت.» ٔ طراح، حواس اش هست که ارجاعات کلامی در آثارش شکل نگیرد و نمی گذارد مفاهیم اش کلمه ای برای بیان خود بیابند. این آدم ها به جهانی پرتاب شدهاند که چیزها در آن نامی ندارند: «لنتس خود را به زمان پیش از جدایی انسان و طبیعت فرافکنده است؛ پیش از آن که دودستگی های مبتنی بر این جدایی شکل بگیرند.» در چنین جهانی، آدم ها و اشیاء صاحب رنگ یا حدود خود نیز نیستند: رنگ ها و خطوط به حریم شان تجاوز می کنند و آن هارا با پس زمینه درهم می آمیزند: «باور داشت که با حیات ژرف تمامی فرم های جهان در تماس باشد؛ که روح اش با سنگ ها، فلزات، آب و گیاهان انس داشته باشد؛ بی پایانی است که با هر بار افزودن یا کاستن ماه، هوا را به درون می کشند تمامی عناصر طبیعت را همچون در رؤیا به درون خود می کشند تمامی عناصر طبیعت را همچون در رؤیا به درون خود مواره با آن احساس نزدیکی کرده است: جنگل سیاه.

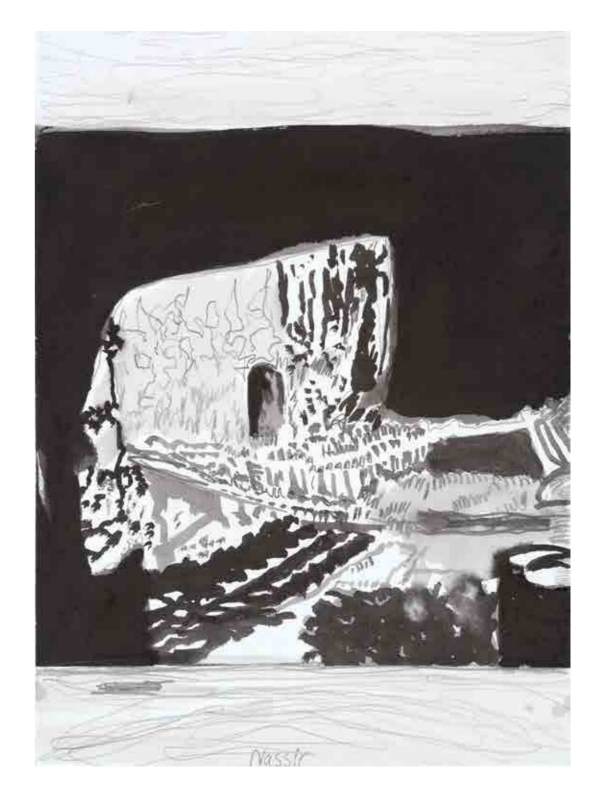
هایدگر در نوشته ای به نام «چرا من در شهرستان زندگی می کنم» کلبه ی محل کارش را در بالای کوه توصیف می کند تا به شرح رابطه اش با طبیعت بپردازد. در آن جا، همچون راینر ماریا ریلکه سی سال پیش از او، تمایزی میان «تنهایی» و «تنها بودن» قائل می شود: «این جهانِ کاریِ من است... درواقع من هیچوقت منظره را نگاه نمی کنم. تغییرات ساعت به ساعت به ساعت آن را، روز و شب در رفت وآمد فصول تجربه می کنم. وزن این کوه ها و سختی صخره های بدوی شان، رشد آرام و سنجیده ی درختان صنوبر، شکوه ساده و درخشان علفزارها، خروش چشمه های کوهستانی در شبهای دراز پاییز، سادگی خشک زمینِ تختِ پوشیده از برف، تمامی اینها از دلِ هستیِ روزمره در آن بالا می گذرد و بدان رسوخ می کند، و آنهم نه در قالب لحظه های جذبه ی «زیبایی شناختیِ» اصنعی یا همدلیِ ساختگی، بلکه در لحظه ای که وجود شخص در کار است... مردم شهرغالباً می پندارند که فرد در دوره ای طولانی و یکنواخت در کوهستان در میان روستاییان احساس تنهایی خواهد کرد. این «تنهایی» نیست (Alleinsein/laneliness)، «تنها بودن» است (Einsamkeit/solitude). در شهر بزرگ شخص چنان احساس تنهایی می کند که در جای دیگرامکان ندارد. اما در شهرها نمی شود تنها بودن، قدرتی خاص و اصیل دارد که ما را منزوی نمی کند.» و احوال لنتس، و همین طور فیگورهای علی نصیر، به تنهایی نزدیک تر است تا تنها بودن. دیوانه ی در حال هواخوری شباهتی به کسی که در دل طبیعت زندگی و «کار» علی نصیر، به تنهایی نزدیک تر است تا تنها بودن. دیوانه ی در حال هواخوری شباهتی به کسی که در دل طبیعت زندگی و «کار»

میکندندارد. این فیگورها از شهر فرار کرده اند؛ در طبیعت تنها نیستند و با تنهایی شان کنار نمی آیند: «تنهایی ناگواری به او روی آورد، تنها بود، تنهای تنها، می خواست با خودش حرف بزند ولی نمی توانست، سخت جرأت می کرد نفس بکشد... اضطرابی بی نام در این خلأ بر او غلبه کرد، در فضایی تهی بود... انگار کسی او را دنبال می کرد، انگار چیزی ناگوار براو مستولی می شد، چیزی که هیچ انسانی نمی تواند تحمل کند، انگار جنون بر پشت اسب در پی او می تاخت.» تماس با محیط برای این فیگورها نه خجسته است و نه آرامش بخش. در حکم جنگی دائمی است. چیزی پاستورال یا عرفانی، از جنس رابطهی هنر خاور دور با طبیعت در این طراحی ها وجود ندارد. برخلاف نقاشیِ منظرهی سنتیِ اروپایی نیز، این ها چشم اندازهایی نیستند که به سوی طبیعت «گشوده» شده باشند: نگاهشان «به» طبیعت از بیرون نیست، از دل جنگل است، به مثابه بخشی از بربریت؛ این جنگل، همچون خودشان و روابطشان با دیگران برایشان آزارنده است. نصیر گاهی ناظررا نیز در تصویر لحاظ می کند تا به خودِ این نگاه کردن، نگاه کرده باشد؛ مانند بوشنر، که لنتس را با فاصله ای اندک از بیرون می نگرد و از دید سوم شخص توصیف می کند ولی در مقابل، روحیات او را در منظره انعکاس که لنتس را با فاصله ای اندک از بیرون می نگرد و از دید سوم شخص توصیف می کند ولی در مقابل، روحیات او را در منظره انعکاس خجسته نیست؛ التیام زخمِ جدایی از مبدأ نیست. همچون از دست رفتن باقیمانده ی فردیت و سلامتِ روان جلوه می کند. عضوی بریده است که پیوند نمی خورد: «تمام کیهان، زخمی گشوده بود؛ این برایش رنجی بی نام به دنبال داشت... به اتاق انزوایش بریشت: تهایود، تنهایه"

مانند شخصیتهای بکت، این فیگورها درون ماشین آزار دیدهاند. تمایز روشن میان سوژه و ابژه یا بیرون و درون در موردشان مبهم است: «دیگرتمایزی به نام انسان وطبیعت در کارنیست؛ صرفاً صحبت از فرایندی است که یکی را در دیگری تولید می کندو دستگاه ها را با یکدیگر جفت میکند. همهسو ماشینهای تولیدی، ماشینهای آرزوکننده، ماشینهای روانپریش: خود و ناخود، بیرون و درون دیگرهیچ معنایی ندارد.» ۳ فیگورهای نصیر برای حفظ فردیت شان دست ویایی می زنند و آن را به راحتی واگذار نمی کنند. در وضعیت «آخربازی» به بازی کردن ادامه می دهند. در کشاکشی دائمی با محیط اندو به همین خاطر بسیار یویا تصویر می شوند: علی نصیر در قاب هزاران تصویر، «شدن» شان را تصویر کرده است: هرروز به درون دنیایی که هنوز برایش ناشناخته است سرک کشیده تا لحظهای معین را به رنگ ترجمه و ثبت کندتا مگرچون لنتس (که او نیزطراح است) ترس از کوری را از خود رانده باشد، تا همچون او به خود اثبات کرده باشد که در رؤیا نیست. برای فیگورهایش، رنگ گریزی است از جبر کلام و الزامهای زبانی: زبان هرگز با آنها منصف نبوده است. («به دنبال کلمات گشت واز دهاناش بیرون میافتادند اما زجری بود.» ۱ «وقتی دیگر، اُبرلین جدول رنگهارا نشاناش داد ورابطهی هررنگ را با انسان برایش تشریح کرد. مثلاً دوازده حواریون را مثال آورد و اینکه هر کدام شان یک رنگ دارند. لنتس همهی اینها را به درون خود کشید، چیزها را پی میگرفت و از حد به درمیبرد، شروع کرد به خوابهای پریشان دیدن.» ۱۵ در كارهاي اخيرش، فيگورها ناگزير شده اند با رنجشان كنار بيايند و برلاينحلي اين وضعيت آگاهند. آنها راهي طولاني آمده اند. در اولین دورهی طراحیهایش (۱۳۶۵-۱۳۶۲) نصیر دغدغهی تقابل «حاکم و قربانی» را داشت: فاجعه را در لحظهی رخ دادناش ثبت میکرد. فیگورها مرزی مشخص داشتند و حضور اروتیسم و خشونت بارز بود. پس از دورهای کوتاهی از آثار انتزاعی (۱۳۶۷) به سروقت طراحی فیگوراتیو بازگشت، اما این بار روی مضمون مرگ متمرکز شد و فیگورهای در حال اضمحلالی را کشید که دور تابوتی حلقه زده بودند. در کارهای اخیرش اما، این فیگورها با نوعی تقدیرگرایی بکتی آرام گرفته اند.

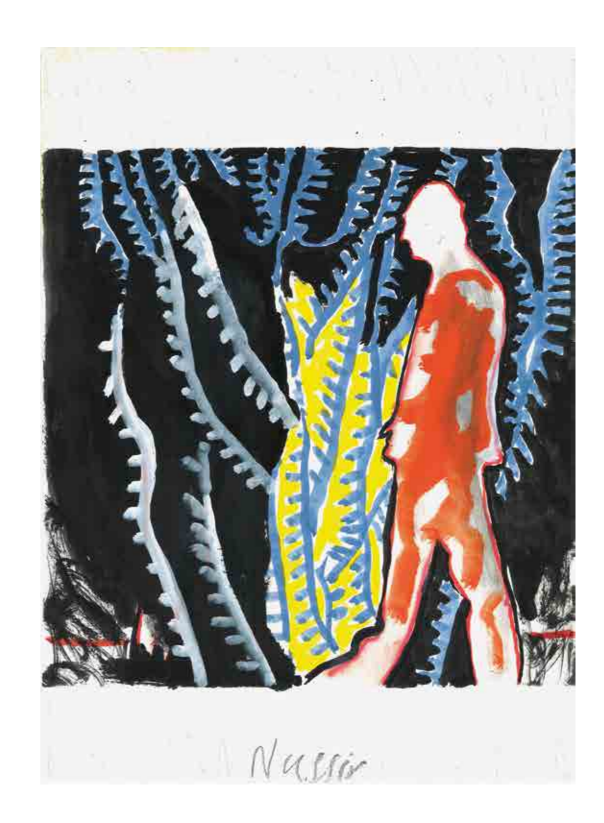
رویکرد نصیر به بازنمایی وضعیت انسانی او را از دیگر هنرمندان ایرانی که به منظره پرداختهاند متمایز میکند. هرچند که هر طراحیِ منظره، همواره تعبیری از منظره است و منظرهای درونی را به نمایش میگذارد، باز درونگرایی نصیر نه نسبتی با معنویت سهراب دارد، نه با نگاه فاخر و بیزمان سعیدی یا تخته سنگهای معلق درختان داوود امدادیان در نور غروب. آنها که در ساختار طراحیهای نصیر به دنبال شباهتی با زبان بصری زادگاه نقاش بوده اند گاهی درونگرایی این آثار، یا برخی رنگبندیها، یا تخت بودن فضای تصاویر را به نگارگری شبیه یافته اند، مثلاً از این لحاظ که عمق را از طریق پلانهای مختلف ایجاد میکند و با حذف نقطهی گریز، میگذارد نگاه بیننده در فضای تصویر بچرخد. (نصیرو لنتس هردو در رنج فروریختن «افق» با هم شریک اند.) اما به مثابه یک هنرمند آلمانی، علی نصیر در پس زمینه ی بسیار متفاوتی خوانده می شود. او تحصیلات هنری خود را در دانشگاه برلین در زمان اوج نئواکسپرسیونیسم در آلمان آغاز کرد (سال ۱۳۵۷) هرچند کارهایش مسیری متفاوت از این سبک را در پیش گرفتند. نصیر آن قدر با بازنمایی جهان شخصی اش درگیر بوده که نخواهد در آثارش به رخدادهای سیاسی و هنری جهانی یا محلی مستقیماً واکنشی نشان دهد. ضمناً کارهایش زمختی آثار نئواکسپرسیونیستهای نویه ویلده (جنبش «وحشیهای نو») را ندارد؛ فلسفی ترو غمناک ترند؛ و دهد. ضمناً کارهایش زمختی آثار نئواکسپرسیونیستهای نویه ویلده (جنبش «وحشیهای نو») را ندارد؛ فلسفی ترو غمناک ترند؛ و











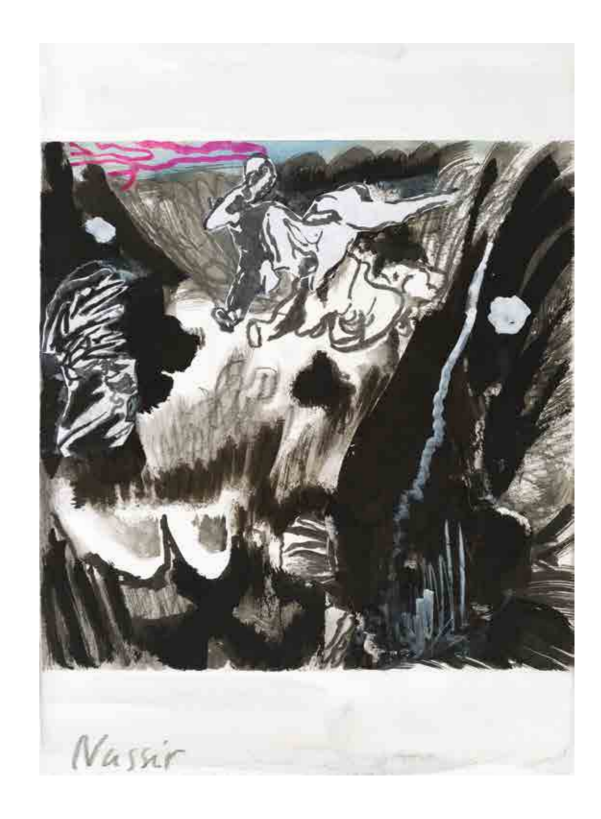














## One Unfinished Drawing After Another Unfinished Drawing

A Look at the Drawings of Ali Nassir Vahid Hakim

In one of Ali Nassir's drawings, a man is staring at a frame. The frame is a drawing hung on the wall. Perhaps not. A window opening to another room, seemingly both a familiar and unfamiliar prospect of a restless scene defined by an intertwining mass of figures via a loose area of paint. The contents of the frame and the shadowy man standing opposite, disrupt our emotional state and incur a sense of foreboding. The drawing within the frame draws our attention to the man observing it; a man in the guise of a shadow opposite intense touches of paint.

The interpretation of this image via the analysis of its signifiers can also be used to ponder the essence of Nassir's other drawings. However, the number and variety of the content in his drawings, cover a vast spectrum of surging anticipation. That which is evident is that the drawing in question places the observer outside the visible frame where he exists as an observer within the artwork, even though in many of Nassir's other drawings that individual is busy with his own daily routine. Further, this drawing reveals the resemblance that we, as observers, bear to Nassir's drawings.

The most important elements created upon the white paper are the combination of nature and human acts, and these touches of paint present humankind as the agent of this combination. It is as if nature will cease to exist without the attention and actions of humankind. Humankind dubs nature, appropriates it and then dominates and possesses it: Behold! A tree leans towards the river, its shade suits well to reside; this place is ours.... The inherence of this initial and obvious situation in which we are witness to both the combination of nature and human acts, has thus far been addressed as the era of earth's devourment by the modern subject and its ensuing survival. Many of the approaches to nature in various art historical periods are the result of this very initial model. Humankind's fear of nature, coexistence alongside it and benefiting from its bounty and finally confronting its might and overpowering it, can all be found in this initial model. This model found in traces in Nassir's work, is also accompanied by his attention to more recent events in nature and the world and to an outlook based on chaos in its modern-day definition. Thus, one cannot consider him a landscapist per se, even though all the elements of nature are visible in his works. Even the corresponding inner intentions of the artist himself towards nature, are not his concern. His concern is the presentation and suggestion of chaos and gives him the freedom to move between nature and interior spaces, architecture, objects and the mind in a combination of the location and furnishings of life. Therefore from a certain point of view, one can consider such a combination by the artist as a metaphor for this world. In his drawings, the existence of objects and nature, taking into consideration deformation, reversal, damage and the disorder of elements, is the expression of a chaotic world at the hands of humankind. This is when in some of the drawings, the characteristics of nature such as a confrontation between technology and its ensuing nihilism, help compensate for a void which has befallen humankind because the meaning of life has been lost.

This world, whatever it may be, is not silent and passive. Humankind, even if weak like when following a catastrophe, still struggles to regain its strength to bear new responsibilities and sometimes, the violence

and pain suffered will not be suppressed. Among Nassir's touches of paint, the subject reappears and sees himself allocating responsibilities over the destruction or ruins. Even in some of the artist's more recent drawings, the subject in question has grasped the joy and safety of living among others.

In expressing a chaotic world, a world in which chaos and order never cease to clash, the artist represents familiar objects in a unique way—shadowy figures, geometric objects or surfaces—such that often, in order to express and depict such a world, he reaches beyond the representational boundaries of objects in order to achieve a more personal expression. (This gradual transformation of a known form to one of deformation and evocation can be seen in the various periods of Nassir's work). At first glance, Nassir's drawings act outside the interpretation of symbols and elements and beat along with the heart like a loud and rhythmic song. However, a moment later,

familiar elements—sometimes ghostly and shadowy like flames separated from a body of fire—appear to our logic. The constant shift between a known and unknown form has for many years become a "place" for this artist's creativity, where he reaches—beyond protecting the signs of his work—to the energy being emitted from the depth of these images. Despite all this, we are still witness to human figures: one sole and mature, others bearing rage or apathy, like survivors of a ship through a fierce and destructive storm who discover their place amid the surface of his images by releasing the helm. One such figure depicted via touches of paint not necessarily possessing a vast body—is the representation of a human form; a shadow watching—allow me to elaborate—part of a shadow who continues to guard the self-conscious events within the image. Again he arrives despite all, at a vista of land and trees, at a field of heather, lines and movement, keeping alive a raging battle field; a battle which from a visual point of view, is fixed between morphic and amorphic states.

Here we return to an act—like the acts observed in Nassir's drawings and spoken of at the beginning of this text—and deem that act as a predominant one in the drawings. Allow me to point out that the ultimate goal of discussing this observation is not to observe in order to reach a direct understanding of nature and everything that we see. It is also an investigation in the current observation and examination of the reasons for that object within its initial, historical and geographical context. Just like when we look at a street where an event took place, and now feeling reluctant and sad, we comprehend that street with a sense of hesitation in both its current state and past history. In this manner, the observance of reality in Nassir's drawings via his personages is like sprinkling water over the face of self-consciousness in order to wake it from the throws of obliteration, because the act of observing, is in itself an "act" and counts as the guardian of self-consciousness. These personages, although staring into their horizons, are busy building, they are angry and anxious, and sometimes seem tired and indifferent. However, they do not give up on being present and acting in the arena of life. They are as if the overseers of their own fears and desires, the overseers of the undesired and the damaging consequences of their requests and actions and the overseers of oblivions and recollections.... These human states, these human hesitations and whispers to oneself and to others, speak of the personages being self-conscious of their own state and reveal their observant souls. Even a fistfight with others and with the world in Nassir's drawings, are signs of the alert souls of his personages. They seem to build something yet destruct something else. In his drawings sometimes the act of building and the act of destroying lose their boundaries: an endless battle causing fatigue and suffering, and simultaneously blooming into the shimmer of colors springing forth from the heart of darkness. And we, as observers are faced with the results of the artist's visual impressions—the experience of a life on

pieces of paper—must not ignore the relationship of this act to the artist himself, he who in the position of a conscious subject does not even ignore for one moment all that which he breathes in from the world around him. Finally the pieces of paper—works of art—thanks to the artist's mind and as the summary of this observance, find the strength in the guise of a firm subject to strike the viewer's alertness like a bolt of lighting. In such an instance, the act of observance reaches its inner levels, something that can be referred to as the melting of the "soul of observance." The more succinct and abstract Nassir's drawings become, the more visible this combination and its resulting effects become, because assigning the importance of signs to that beating substance, is like the entire image is reflecting the rays of that observance in the eyes of the viewer via a convincing system. In Nassir's drawings, the shimmer of bright and fiery colors shining from the dark, render ineffective the paralysis of the personages in his images—the shimmer of the colors in and of themselves are glad tidings of wakefulness and consciousness.

What is this consciousness if not the life of a soul in a world which is never free of the threat of death and destruction? This kind of shimmer, in the chaotic world of Nassir's drawings is reminiscent of the Hegelian interpretation of the life of spirit faced with death, "However, the life of spirit is not a life that is fearing death and austerely saving itself from ruin; rather, it bears death calmly, and in death, it sustains itself."1 This is how the other signs and manners among Nassir's drawings are. They symbolize the life of the spirit, a spirit which although regards its regretful situation painfully, still musters all its strength for life in various acts: the act of embracing and the understanding of the other in a chaotic world; the act of building something even if insignificant and if with a will weakened by the desire to continue life; and ultimately, the act of creating order and living joyfully upon an unstable earth which will soon swallow man within itself; and perhaps amidst all this, the act of reflection on the cause and investigation into the causes of catastrophes which have befallen him. And allow us to glance beyond the image, the act of the artist in alerting the viewer of the present situation... and if one cannot consider the shock and apathy of the personages as acts, then that concealed force in the colorful reflection of those images can be considered a kind of hopefulness; a light which sparks from the heart of darkness and overflows.

Humankind in his passage from nature to culture—aside from the hours spent in thought and self-reflection —has not maintained much distance from chaos and conflict. In other words, the date of such a passage and evolution in the progressive West has been the history of conflict, the history of destruction and reconstruction. However, on this path, the West has persistently strived for one more thing: the expression, representation, documentation and recording of the history of chaos. From this viewpoint one can regard the history of Western art—expect for the eras in which artists were hard at work exploring the issue of language and form—as the history of chaos, the history of disgust from, protest to, and praise of this chaos. The history of art, at times lethargic and with no other choice has proclaimed itself like the history of jest and folly, and at other times as if it would accept and forget this chaos. The drawings of Nassir are an experience within the limits of this chaos. The artistic pulse of Nassir's world beats within this chaos, in the acceptance and rejection of all that which it is faced with. The humankind of his drawings, in whatever appearance and emotional state, seem to muster strength, to build and bring joy without the loss of self- consciousness towards a harsh reality. Nassir's vision in various periods of his artistic legacy, seems to not, even for a moment, lose sight of that which is incomplete and never-ending... what does he see? A scream suspended in the air, an angry human being, a restless animal, individuals hard at work building and improving an unstable ground, but whose desire and memory have rendered his mood as a halo would the atmosphere. He blinks at the reality of his own world; a concealed meaning in each blink, a meaning which every child has inherited from his ancestors, the same ancestors whom we consider our near history of art, a history within a stone's reach. Nassir's drawings are rapid and incomplete, just as our world is incomplete and insufficient; one unfinished drawing after another unfinished drawing, like the days in our lives, which end inadequately and are followed by other days, all of them also inadequate. Is not the artist the very aforementioned shadow staring at a restless and incomplete scene in a drawing of his own life?

1 Hegel, G. W. F., Phenomenology of Spirit, trans. Francesca Brencio,

March, 2016













این هٔشیاری چیست مگرزندگانی روح در جهانی که هردم تهدید زوال و مرگ رهایش نمیکند؟ تلالؤیی از این دست، در جهان آشوبگون طرحهای نصیریادآور این تعبیر هگلی از زندگانی روح است در برابر مرگ: «زندگانی جان (روح)، آن زندگانی ای نیست که از وحشت در برابر مرگ عقب می نشیند و خود را از ویرانی برکنار نگاه می دارد، بلکه آن زندگانی است که تاب آرنده ی مرگ است و خود را در مرگ نگاه می دارد.» از این دست اند دیگر نشانه ها و حالاتی که در طرحهای نصیر نشان از زندگانی روح دارند، روحی که گرچه با ملال در وضع اسف بار خویش می نگرد اما تمام نیروی خود را برای زندگانی گرد می آورد: کنش درآغوش کشیدن و درک دیگری در جهانی آشوب زده؛ کنش ساختن چیزی، هرچند ناچیز و با انگیزه ای تحلیل رفته به قصد ادامه ی زندگی؛ از این هم بیشتر، کنش سامان دادن و شاد زیستن بر زمینی که سست است و عن قریب آدمی را در کام خود فرو می کشد؛ و شاید، در همه ی این احوال، کنش بازاندیشی در چرایی و تفحص در چگونگی فجایعی که براو گذشته است، و بگذارید به بیرون تصویر سرک کشیم، بازاندیشی در آزاه ساختن بیننده از وضع موجود... و اگر نمی توان در برخی از طرحها به بست و بی تفاوتی پرسوناژها را همچون کنش به حساب آورد، آن نیروی نهفته در بازتاب های رنگرنگِ همان تصویرها به سان گونه ای می شود؛ بارقه ی می شود؛ بارقه ای که از دل سیاهی فوران می کند و جاری می شود.

آدمی در گذار از طبیعت به فرهنگ ـ جز در ساعات تأمل و خوداندیشی ـ فاصلهی چندانی را با آشوب و جدال حفظ نکرده است. به عبارتی، تاریخ چنین گذار و تحولی در غرب مترقی تاریخ جدال و کشمکش بوده است، تاریخ ویران کردن و ساختن. اما در این مسیر، غربیان در چیزی دیگر نیز مصّرانه کوشیدند، یعنی همان بیان، بازنمایی، ثبت و تاریخنگاری آشوب. از این منظر می توان به تاریخ هنر غرب ـ جزآن زمان ها که هنرمندان سخت در کار مكاشفه ييرامون مسئلهى زبان و فرم بودند ـ همچون تاريخ آشوب نگريست، تاريخ انزجار از، اعتراض به، و ستايش از این آشوب. تاریخ هنر، در زمانهای خستگی، گاه ناگزیرهمچون تاریخ شوخی و مطایبه با، و در زمانهایی دیگر همچون پذیرش یا فراموشی این آشوب عرض وجود کرده است. طراحیهای نصیر تجربهایست در محدودههای همیـن آشـوب. جهـان هنـری نصیـر در همیـن آشـوب نبـض میزنـد، در آشـتیپذیری و آشـتیناپذیری هـرآنچـه پیـش روست. انسان طرحهای او در هرهیئت و هروضع عاطفی که بهسربرد، گویی نیرویش را گرد می آورد، او میسازد و شادی میآفریند بیآنکه خودآگاهیاش نسبت به واقعیتِ سخت به محاق رود. نصیر در دورههای متعدد تجربهی هنریاش گویی دمی از آنچه ناتمام است و هرگز به آخر نمی رسد، چشم بر نمی دارد. . . چه می بیند؟ فریادی معلق در هوا، انسانی برافروخته، حیوانی ناآرام، کسانی سخت در کار ساختن و سامان دادن زمینی که خاکش سست است اما خواست و خاطره به سان هاله ای هوایش را آکنده است. او در برابر واقعیت جهان خویش یلک میزند، اما در طریق پلک زدنش حالتی نهفته است، حالتی که کودکی به هنگام پلک زدن از نیای خود به ارث برده است. نیایی که آن را تاریخ هنر نزدیک خود می دانیم، تاریخی در فاصله ی یک سنگانداز. طرح های نصیر پُرشتاب و ناتمام اند، آنسان که جهان ما ناتمام و نابسنده است. طرحی ناتمام از پس طرح ناتمامی دیگر، همچون هرروز عمر ما که ناتمام به پایان میرسد و از پس آن روزی دیگر آغاز میشود، روزی همچنان ناتمام.

آیا نقاش همان سایهای نیست که در آغاز این سطور، در طرحی از زندگانی خویش، به قابی بیقرار و ناتمام خیره نـگاه میکـرد؟

> ۱- گ. و. ف. هگل، «پدیدارشناسی جان»، ترجمهی باقر پرهام، انتشارات کندوکاو، ۳۱۳۱، . م. م.

اسفند ۱۳۹۴

طرحی ناتمام از پسِ طرح ناتمامی دیگر یادداشتی برطراحیهای علی نصیر وحیدحکیم

دریکی از طرحهای علی نصیرمردی درون تصویر به قابی خیره نگاه میکند. قابِ درون تصویر، طرحی آویخته به دیوار، یا که نه، پنجرهای گشوده براتاقی دیگر، علی الظاهر نمایشی ست آشنا ـ ناآشنا از صحنه ای بیقرار. درهم تنیدگی پرهیب وارِ بدن ها به یُمن لکه رنگ، ناقل این بی قراری ست. محتویات قابِ درون تصویر و مرد سایه فامِ برابر آن سامانهی هیجانی ما را متأثر میکند و برحس تراژیک ما می افزاید. به شکرانهی این طرح ما به مرد نگرنده و قاب برابرش نگاه میکنیم؛ مردی در هیئت یک سایه در برابر لکه هایی وخیم از دل تاریخ انسانی.

با روشی که تصویر را از طریق تجزیهی دلالتهایش تفسیر می کند، می توان درون مایه ی دیگر طرحهای نصیر را بیش وکم با طرح فوق در یک راستا دانست، این در حالی ست که کثرت و تنوع مضامین در طرحهای او طیفی وسیع از افت و خیزهای هیجانی را حاصل می کند. آنچه هست، طرح فوق مشاهده گررا بیرون از قابِ مورد مشاهده قرار می دهد، مشاهده گری که در بسیاری دیگر از طرحهای نصیر، گرچه سرگرم رتق وفتق عادی ترین اعمال زندگی خویش، اما همچنان در مقام مشاهده گر، در درونِ زمینه ی اثر حضور دارد. همچنین، این طرح می تواند شباهتی به وضع ما به عنوان بیننده ای در برابر قابهای نصیر داشته باشد.

درهمآمیزی طبیعت و کنش، و انسانی که فاعل این درهمآمیزی به شمار میآید، اهم آن چیزی ست که قلم ضربه های نصیر برزمینهی سفید کاغذ نقش میزند. طبیعت گویی (دیگر) هیچگاه وضع خود را بی نگاه و کنش انسانی تجربه نمی کند. آدمی طبیعت را مینامد، بساطش را در آن یهن می کند، بعد آن را تحت سیطره و تملک خویش درمی آورد: نگاه کن! درختی جانب رود خم شده است، سایهگاهش مکان مناسبی ست برای بیتوته، این مکان از آن ماست... سرشت این وضع آغازین و طبیعی، وضعی که در آن درهمآمیزی طبیعت و کنش را شاهدیم، تا به امروز که هنگامهی بلع زمین به دست سوژهی مدرن میخوانیمش، بیشوکم به قوت خود باقی ست. بسیاری از رویکردها به طبیعت در دورههای متعدد تاریخ هنر ثمرهی همین الگوی آغازین است، از روزگار مرعوبیت آدمی در برابر طبیعت، تا دورههای همزیستی با آن و بهره بردن از الطاف آن و سرانجام هنگامهی زورآزمایی با طبیعت و تسخیر نیروهایش. گرچه رد چنین الگوی آغازینی را میتوان در طرحهای نصیرنیزپی گرفت اما نگاه او گویی به تأثیر از رویدادهایی نوپدیدتر در طبیعت و زمینهی زیستِ انسانی بستگی می یابد؛ به رویکردی مبتنی بر «آشوب» به معنای مدرن آن. از این رو، نمی توان به معنای خاص کلمه او را یک منظره پرداز به شمار آورد، هر چند عناصر و ارکان طبیعت در جای جای طرحهای او به چشم مىآيد. حتى تناظر منويات درونى نقاش با طبيعت، يكانه مسيرو دلمشغولى او محسوب نمى شود. نمايش و القاى آشوب بهمنزلهی دغدغهی دیرین نصیر در تجربهی هنریاش، دست او را در حرکت از طبیعت به سمت فضای داخلی، معماری، امر مصنوع (شیء) و ذهن و درهم آمیزی تمامی این ها به مثابه ی «مکان و اسباب زندگی» باز میگذارد. بنابراین از منظری می توان چنین امتزاجی را نزد هنرمند استعارهای از جهان کنونی دانست. در طرحهای او وجود امر مصنوع و طبیعت، با نظر به ازشکل افتادگی، واژگونی، جراحت و بی سامانی عناصر، نمودی ست از جهانی درهم ریخته به دست انسان. این در حالی ست که در برخی از طرحها خصیصه های خودِ طبیعت به منزله ی تقابلی برای تکنولوژی و نهیلیسم زاده از آن، به یاری پر کردن خلأیی میآید که انسان معاصر به واسطهی ازدست دادن معنای زندگی دچار آن

این جهان هرچه باشد جهانی خاموش و منفعل نیست. آدمی گویی پس از واقعهای ناگوار، گرچه نیروی حیاتیاش تحلیل رفته، هنوز در تلاش است تا برای پذیرش مسئولیتی جدید توان خویش را گرد آورد و بر آن است تا دوباره اقتدار خود را بهدست گیرد. در این مسیراما، گاه ملال و خشونت ناشی از رنج خود را خاموش نمی کند. بار دیگر در میان لکهرنگهای طرحهای نصیر، آن سوژهی مسئول ظاهر می شود، و خودش را می بیند که بر ویرانه ها به تقسیم وظایف می پردازد. حتی، آن سان که در برخی از طرحهای تازه تر این هنرمند شاهدیم، او نشاط و امنیت خویش را برای زندگی در کنار دیگری به چنگ آورده است.

نصير توسط پرسوناژهايش به سان شتكى ست برخودآگاهي رو به زوال. چرا كه كنش مشاهده، خود در نفس خويش «كنش» است و حافظِ خودآگاهی به حساب می آید. این پرسوناژها گرچه خیره در افقهایشان، سرگرم ساختن، خشمگین و مضطرب، وگاه بی تفاوت و خسته به نظر می آیند اما از حضور و کنش در متن زندگی پاپس نمی کشند. آنان گویی ناظر هراسها و امیال خویشاند، ناظر عواقب نامطلوب و زیان بار خواهشها و کنشهایشان، نظاره گرفراموشیها و به خاطرآوردنها... این حالات انسانی، این درنگها و نجواهای انسانی، با خویش و با دیگران، از خودآگاه بودن پرسوناژها نسبت به وضع خویش نشان دارد و حاکی از روح مشاهدهگرآنان است. حتی نزاعهای پنجه درینجه با دیگری، دیگران و جهان در طراحیهای نصیرنشان از روح بیدار پرسوناژهای اوست. آنان گویی چیزی را میسازند و چیزی دیگر را ویران میکنند. در طرحهای او گاه کنش ساختن و کنش ویران کردن مرزهای خود را از دست میدهند: جدالی بی امان که خستگی و رنج می آفریند و همهنگام در درخشش رنگهای جهیده از دل تاریکی به گُل مینشیند. و ما، به عنوان مشاهده گرانی که ثمرهی پلکزدنهای نقاش را ، به سان تجربه ی یک زندگی، بر تكههای كاغذ، پیش روداریم می بایستی نسبت این كنش را در ارتباط با خودِ نقاش از نظر دور نداریم، هم او كه در مقام سوژهی آگاه، دمی از مشاهدهی آنچه در جهان پیرامونش استنشاق میکند چشم هم نمیگذارد. سرانجام تکههای کاغذ، بخوانیم اثر هنری، به شکرانهی ذهن نقاش، و بهمنزلهی چکیدهی این مشاهده، در کسوت سوژهای صلب توان آن می یابدتا صاعقه وار تكانهای در هُشیاری بیننده ایجاد كند. در چنین وضعی، كنش مشاهدهگری به لایههای زیریناش راه یافته است، یعنی چیزی که میتوان از آن همچون ذوب شدن «روح مشاهده» در ابژه یاد کرد. هرچه طرحهای نصیر، شکلی موجزترو انتزاعی تربه خود مىگيرد، بيشترشاهداين امتزاج وتأثيرات تابع آن هستيم. چرا كه باسپردن وزن دلالتها به آن ماده ي پرتپش، گويى كل تصوير بهمنزلهی سامانهای پرنیرو، پرتوهای آن مشاهده را در چشمان بیننده بازمی تاباند. در طرحهای نصیر تلالؤرنگهای درخشنده و آتشگونِ بیرونزده از دل تاریکی حتی رخوت پرسوناژهای درون تصویرش را بی اثر میکند، تلالؤرنگها در بطن خود نوید بیداری وهُشياريست.

دربیان جهانی آشوبگون، جهانی که در آن آشوب و قرار گویی هیچگاه به جدال شان پایان نمی دهند، نقاش به شیوهی خاصی

از بازنمایی اشکال آشنا توسل می جوید (پیکره هایی پرهیبوار، اشیا یا سطوحی هندسیوار)، این در حالی ست که او در بسیاری

وقتها برای بیان والقای چنین جهانی مرز بازنمایی چیزها را درمی نوردد تا از این رهگذر به بیانی درونی تر از چنین جهانی نایل

آید. (میتوان در دورههای متعدد آثار نصیراین رونداستحالهی امرآشنا به امربی شکل و تداعی گررا شاهد بود). طرحهای نصیر

گویی در ضرب اول خارج از خوانش نشانهها و عناصرش عمل میکنند و بهسان نغمهای پرطنین و جهنده در نبض میزنند، اما

لَختى بعد، عناصرآشنا ـ گاه شبحگون ويرهيبوار ـ همچون يارههاى آتشى جداشده از بسترش در فهميذيرى ما ظاهرمى شوند.

نوسان و کشمکش میان امرآشنا وامرناآشنا سال هاست به «مکانی» برای خلاقیت این هنرمند بدل شده است، جایی که بهنظر

مىرسد درآن، بيش از آنكه دغدغه خاطر قيمومت دلالتهايش را داشته باشد، دلبستهى نيرويي ست كه از دل تصويرهايش

مىجوشد. بااين همه، هنوز شاهديم پيكرانسانِ بالغ تنها، خشمگين، بىتفاوت چون بازماندهاى از امواج غرنده وويرانگر

بریهنهی تصویرش سکان رها میکند. این پیکر، گرچه به هیئت لکهرنگی جدا شده/ ناشده از بسترش باشد، اما همچنان

شِماییست از پیکری انسانی؛ پَرهیبی بهسان یک مشاهدهگریا ـبگذارید بگویم ـپارهای از «مشاهده» که همچنان حافظ

خودآگاهی رویدادِ درونِ تصویراست. او باز هرطور شده سرمیرسد، بربستری از زمین و درخت، بریهنهای از خلنگ و خط

حال به کنشی بازمیگردیم که از آن همچون کنش مشاهده در طرحهای نصیریاد کردیم و در سطور آغازین این متن دریکی

از طرحها نمونه آوردیم و آن کنش را به سان وجهی غالب در طرحها تلقی کردیم. بگذارید اشاره کنم مراد از مشاهده در این

مبحث نظاره کردن به نیّت درک بی واسطهی طبیعت و آنچه در افق دید ما قرار گرفته نیست بلکه تفحص در وضع موجود از راه

نظاره کردن و غرقه گشتن در چرایی و چگونگی آن چیز در بستر تاریخی، مکانی و حتی پدیداری آن است. همچون آنگاه که به

خیابانی نگاه میکنیم که زمانی رویدادی در آن به وقوع پیوسته و اینک ما با حسی آمیخته با درنگ و اندکی ملال، همهنگام

وضع كنوني آن خيابان را با آنچه زماني برآن گذشته با عاطفهاي تأملي ادراک ميكنيم. اين سان، مشاهدهي واقعيت در طرحهاي

وارتعاش، ومیدان جدالی فعال و پرنیرورا زنده نگاه میدارد؛ جدالی که از منظری تصویری میان شکل و بی شکلی بریاست.





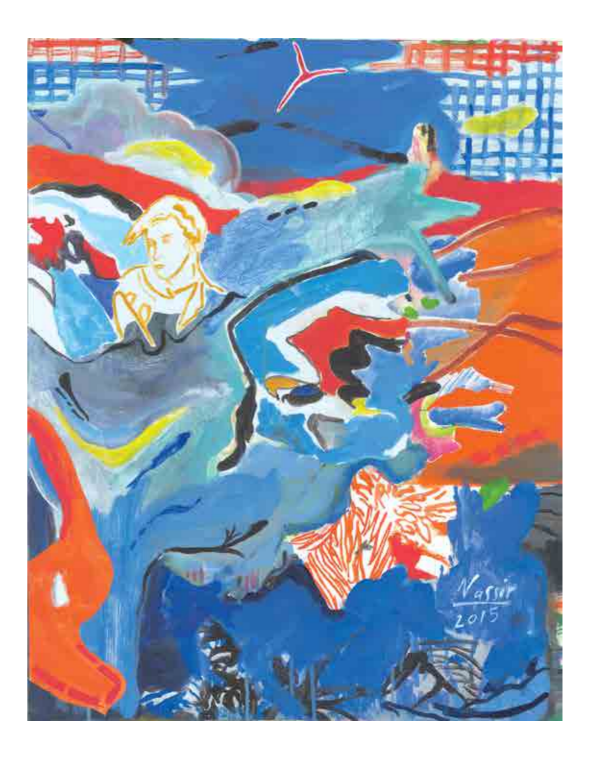








113



## Ali Nassir: The Mentality of Painting or the Presence of a Painterly Mind Alireza Rezaei Aghdam

First and foremost, I'd like to use a simple and familiar metaphor to describe the work of Ali Nassir: a river; eternal and unchanged. It neither alters its course nor its destination. We might float and adrift along its course; however, we continue to describe it with its same impressive and steady nature, with its fixed pattern and landscape. Still, the river's eternal nature does not prevent it from appearing at any point or time as a multitude of alternating and colorful effects. Thus, even though Ali Nassir's works are all produced in the same manner and follow a coherent and consistent style, his impromptu technique, speed and free style bestow each piece with uniqueness and originality. Each image belongs to a single mental-visual moment and could not have been the result of any other. In other words, the ensuing images from Nassir's flux belong to a point in time that can only be created once, just as "a river which cannot be entered twice."

Based on this, although it is the collection of the artist's work that reveals his "world," one can understand the overall genesis of that world through the analysis of one sole work. However, to understand the mechanism of this visual world, one must recognize the active and dynamic energy behind each image. What's the source of these energies? Consider Nassir's drawings: a layered surface of lines, touches of paint and a range of the color gray; and suddenly, an exciting explosion of one color in one or more areas. According to Eugene Delacroix, "Remember the enemy of all painting is gray," and one can see that to dominate the "coolness" of gray and create a balance within the image, Nassir increases the intensity of the color and raises it to the height of purification. In these works, color is stimulated through its obvious contrast with gray and not through its harmony with other colors. It is as if we are faced with not one but two realms of a collective time and space; one gray and one color, like two transparent surfaces placed atop each other and affecting one another actively. Still the inner dynamics of the image are the free expression of its visual elements: the delicacy or forcefulness and the steady flow of lines; the thin or thick touches of paint; and the concentration and dispersion of the collection of these elements. But the inner dynamics attain a higher level of energy through an explosion of color and thereafter the visual field becomes the arena for the restless interaction between the grays and the colors. This contradiction can express the opposite poles of the neutrality of gray and the passionate presence of color.

Another characteristic of Nassir's drawings is the spatial continuity present in all his work; this holds true if the "background" is not just considered a setting for the placement of the subject within the "foreground". Take into consideration portrait paintings in which the artist is focused on one subject. In the subject's background, there is either a real setting that is limited by the boundaries of the frame or a flat surface (consisting of one or an array of colors). Both of these are diminished in importance so that the subject's face becomes the focus of the painting. In the tradition of Western painting, the categorization and separation of the foreground and the background was the convention, especially in the category of figurative painting. However, in Nassir's work, especially in his drawings, in addiction to the human figure in the foreground, all the components of the image are subjective and bear movement and upon closer examination, the background expands indefinitely and it is never limited. The background is not just a location for the figure and serves its own purpose and in fact, it is the human figure that enters into the background. From a metaphoric point of view, each drawing represents a page out of a novel without which the story would be incomplete and inversely would only be understood only if the entire book were to be read. The continuity of space in each of Nassir's drawings indicates that they all belong to the same world and in the works enclosed by a circular form, the artist has imagined his alternative visual universe as a small globe.

116 117

In many of Nassir's work, a narrative tone can be recognized. Not as one would expect of a rendition of a story but in a manner that the signs or associations, suggestive of an event, can be observed in his images: saved and documented images from popular tales. But what is this unknown tale? Documentary events, myths, legends, folklore or a modern fiction? These images are open to different interpretations. Like the human mind, Nassir's visual world—resembling a creative instrument—accumulates stories and produces instant images. Therefore, the images are not only interpretations of the artist's fascinating mental moments, but they are also the interpretations and documentations of unknown tales: images of human relationships (solitude, eroticism, descent, anger, power, etc.) that materialize in a changing field while the background is happening. This narrative aspect of the images is further empowered not only by the figures, but also by heteroglossia, the depth of space and visual continuity, and of course the peculiar nature of landscapes and the touches of paint. Using the terminology of literary criticism, figures can be described as "roles" and the surrounding environment as "indices" that bear information about the ambiance of the story.

However, by no means should one conclude that Ali Nassir's work is reducible to verbal content or narration. Recognizing the importance of spontaneity, unpredictability, and the sheer visual expression, means the acceptance and utter awareness of the intention, the substance and the limitation of the "medium of painting." Any artistic medium, regardless of the artist's motives and thoughts, has an independent expression and function per se. One cannot take the content of one artistic medium and embed it into another. The nature of the portrait in painting is different from that of photography or a cinematic close-up. In Nassir's work, it is the painting that speaks, and his expression, emotion and visual universe is already painterly. His drawings and paintings do not disguise a "message." We are faced with the "nakedness" and freedom of painting. All of the reasonable elements, existential human conditions or plausible social references recognized or interpreted in his work are derived from the imagination and the memory of painting itself and not from its inspirations. In other words, these images are not paintings of thoughts and are in fact thoughts of painting. His work, more than expressing the presence of a painterly mind, are the presence of the mentality of painting. They are the painterly contemplations of painting.

In the artist's work, the maximum potential and character of the medium itself is exercised (besides the quality of the thickness and density of color, Ali Nassir is the painter of fluid, light and fine touches). The initial point of a work can be an inspiration or a vague image, but with the first instinctive stroke, not only the power and visual affect, but also the artist's limitations come to life; drawing a line for instance implies the absence of a stroke of color in its place. In his work, we are witness to continuous attempts at working with a white surface and liberating painting from its limitations; he often succeeds in portraying a setting filled with events and improvisations while staying true to the inventiveness and spontaneity of elements. Just like a personal diary or a journal that keeps track of mind games, free associations and unconscious impulses, but ultimately, produces a reasonable and well-written text.

While writing this text, I kept looking at the artist's drawings and paintings and each time I was tempted to stop writing and start painting. As though each image is a window calling me to a free world. A world in which images of temporary fantasies can easily come to life, breathe and continue on. But every master and every student of painting knows that putting aside realism, playing master and liberating form and color do not necessarily result in a meaningful, flourishing and "personal" image. Freedom is not observed or detected unless through a long and difficult process in which spirit finds its own style. The portrayal of freedom against the white surface of the paper is an ambitious and demanding achievement that Ali Nassir has presented.





## على نصير: انديشهى نقاشى يا حضورِ نقاشانهى ذهن عليرضارضايى اقدم

مایلم پیش از هر چیز آثار علی نصیر را توسط استعارهای ساده و آشنا توصیف کنم: آثار او مانند یک رودخانه است؛ همواره به همان جلوه ی همیشگی است که می شناختیم. جابه جا نمی شود و تغییر مسیر نمی دهد. شاید ما در نقاط مختلفی از رود غوطه ور شویم، اما رودخانه را با همان سر شب جاری و ساری، و نقشه و منظره ی ثابتِ آن وصف می کنیم. با این حال سر شب همیشگی رودخانه مانع این نیست که در هر «آن»، و در هر نقطه اش به هزاران جلوه ی متغیر و رنگارنگ پدیدار نشود. از این رو، هر چند آثار علی نصیر با یک مکانیزم واحد تولید می شوند و سبک و سیاقی منسجم مهمه را در امتداد هم و در پیوند با یکدیگر ثابت نگاه می دارد؛ اما فی البداهگی، سرعت عمل و تکنیکِ آزاد او به هر تک اثری، شانی یگانه و تکرارنشدنی می بخشد. هر تصویر، تنها متعلق به یک لحظه ی ذهنی ـ عینی است و جز در آن لحظه نمی توانسته شکل بگیرد. به عبارتی هر تصویر در سیلان تصاویر علی نصیر، در نقطه ای قرار دارد که تنها یکبار تکرار می شود، همچون رودی که «نمی توان دوبار در آن قدم گذاشت».

براین اساس اگرچه جمیع آثار هنرمند «جهان» او را آشکار می کند اما می توان با تحلیل اثری منفرد، مکانیزم کلی تکوین آن جهان را دریافت و برای فهم مکانیزم این جهان بصری، باید نیروهای فعال و پویای تصویر را بازشناخت. منشا این نیروها از کجاست؟ طراحیهای نصیر را در نظر بگیرید: در یک سطح چندلایه و متشکل از خطوط، لکهها و طیفهای خاکستری؛ ناگهان انرژیِ انفجاری رنگ در نقطه یا نقاطی رخ می دهد. از «دلاکروا» نقل شده است که «خاکستری مخربِ نیروی رنگهاست»؛ و می توان دید که نصیر برای غلبه بر «سَرمای» خاکستری و ایجاد تعادل در تصویر، شدت رنگ را افزایش می دهد و آن را به نهایت خلوص می رساند. در این آثار، رنگ نه در «هارمونی رنگی» که در تضاد بارِزَش با خاکستری فعال می شود. گویی نه با یک تصویر در یک ساحت زمانی و مکانی، بلکه با دو ساحبِ متفاوت روبروییم. دو ساحبِ خاکستری و رنگی که مانند دو سطح شفاف روی هم قرار می گیرند و بردهم کنشی پویا دارند. البته دینامیسم درونی تصویر آزادیِ بیان عناصر بصری است: نازکی و ضخامت و رقص سیال خطوط، انتشار لکهها و غلظت و رقت آنها، و تمرکزو تفرق جمیع این عناصر. اما دینامیسم درونی، با انفجار رنگی به سطح بالاتری از نیرو دست پیدا می کند و پس از آن، محیط بصری عرصه یکنش و واکنشِ آرامناپذیرِ خاکستری ها و به سطح بالاتری از نیرو دست پیدا می کند و پس از آن، محیط بصری عرصه یکنش و واکنشِ آرامناپذیرِ خاکستری ها و رنگی ها می شود. تضادی که می تواند میبن دو قطب خنثی خاکستری و فعلیتِ هیجانی رنگ باشد.

خصوصیت دیگر طراحیها، تداوم فضا در آنهاست و شرط این تداوم و استمرار این است که «پسزمینه» صرفا جایگاهِ قرارگیریِ «موضوع پیشزمینه» نباشد. نقاشی پرتره را در نظر بگیرید که در آن نقاش بریک چهره متمرکزاست. در پسزمینه ی این چهره یا محیطی واقعی قرار دارد که در مرزهای تابلو بُرِش می خورد و از اهمیت آن کاسته می شود تا چهره در کانون نگاه بیننده قرار بگیرد؛ و یا اینکه سطحی تخت (شامل یک رنگ و یا طیفی از رنگها) پسزمینه را پُرمیکنند. در بخش عظیمی از سنت نقاشی غرب، تفکیک و انفصال بین موضوع پیشزمینه و پسزمینهیِ آن کاملا بدیهی فرض می شد، به خصوص اگر موضوع نقاشی، فیگور انسان می بود. در آثار علی نصیر به ویژه در طراحیهای او، نه تنها فیگور انسانی، بلکه همه ی اجزای تصویر فاعیلت و تحرک دارند و خوب که بنگرید متوجه می شوید که فضای پسزمینه گسترشی نامحدود دارد و هیچگاه مسدود نمی شود. پسزمینه جایگاه فیگور نیست و از پیش حضوری فینفسه داشته، و درواقع این فیگور انسانی است که در آن حادث شده و فروافتاده است. در مقام استعاره، هر طرح مانند و رقی از یک رمان است که بدون آن داستان ناقص می ماند اما اتمسفر داستانی آن صفحه، در باقیِ صفحات تداوم می یابد و با خواندن آخرین صفحه جهان کتاب کامل می شود. تداوم فضا در هر طرحِ علی نصیر نشان می دهد که اثر متعلق به یک جهان است و در آثاری که تمام اشکال محدود به فرم دایره اند، هنرمند جهان بدیل بصری اش را مانند متعلق به یک جهان است و در آثاری که تمام اشکال محدود به فرم دایره اند، هنرمند جهان بدیل بصری اش را مانند گره ای کوچک، مجسم کرده است.

در بسیاری از آثار علی نصیر می توان لحنی داستانی را بازشناخت. نه به آن معنا که روایتی را نقل کنند یا نشانههای آشکاری از داستانی خاص را بازنمایی کنند. بل بدین معنا که نشانهها یا روابطی دال بریک واقعه را می توان در تصویر مشاهده و تصور کرد. انگار که ایماژهایی باشند که از دل روایتی عام ثبت و ضبط شده اند. این روایت نامعلوم اما چیست؟ وقایعی مستند، اسطوره و افسانه، قصهای فولکلورو یا داستانی مدرن؟ تصاویر قابلیت خوانشی پرشمول دارند. جهان بصری علی نصیر، مانند مخیله ی آدمی هرروایتی را در خود می پذیرد و مانند دستگاهی خلاق ایماژهایی فوری را

پسزمینه پدیدار می شوند. این وجه روایت گری را نه صرفا عامل فیگور، بلکه چندلایگی، بُعد فضا، تداوم بصری و البته ماهیت مرموز مناظر و لکه ها تقویت می کند. با استفاده از اصطلاحات تخصصی نقد ادبی، می توان فیگورها را معادل «نقش»، و محیط پیرامون را «نمایه» (indice) در نظر گرفت که حاوی اطلاعاتی دربارهی اتمسفر داستان اند. اما از گفته های بالا نباید نتیجه گرفت که آثار علی نصیر قابل تحویل به محتوایا روایتی کلامی اند؛ به هیچ وجه.

توليد مىكند. از اين رونه تنها لحظات تماشايي ذهن نقاش، بلكه تصاوير/تفاسير/اسنادي از روايتهايي نامعلوماند:

تصاویری از روابط انسانی (تنهایی، اروتیسم، سقوط، خشم و قدرت و ...) که در زمینهی متغیر، انبوه و در حال «شدن»

اذعان به اهمیت فیالبداهگی، پیش بینی ناپذیری و بیان محض بصری یعنی پذیرفتن و آگاهی تام به قصدیت، معنا و حدود «رسانهی نقاشی». هررسانهی هنری فارغ از انگیزه ها و افکار هنرمند، واجد بیان و کارکردی فینفسه است. نمی توان محتوایی را از یک رسانهی هنری گرفت و در رسانهای دیگر تعبیه کرد. ماهیت پرتره در نقاشی، با پرتره در عکاسی یا کلوزآپی سینمایی متفاوت است. در آثار علی نصیر نیز این نقاشی است که سخن میگوید و بیان، عاطفه و جهان هنری او پیشاپیش نقاشانه است. طراحی و نقاشی های او، لباسی بر تن «پیام» نیست، ما با «برهنگی» و آزادی نقاشی روبروییم. هرچه که از عناصر روایی، وضعیت وجودی آدمی و یا ارجاعات محتملِ اجتماعی در آثار او دیده و یا تفسیر شود، همه نه الحاقاتی مازاد بر نقاشی، بلکه از تصورات و حافظهی خود نقاشی حاصل شدهاند. به عبارت دیگر این تصاویر نقاشی اندیشه ها نیست، بلکه اندیشه ی نقاشی است. آثار او بیش از آن که حضور ذهن نقاشانه باشند، حضور نقاشانه ی ذهن اند. تامل نقاشانه بر نقاشی اند.

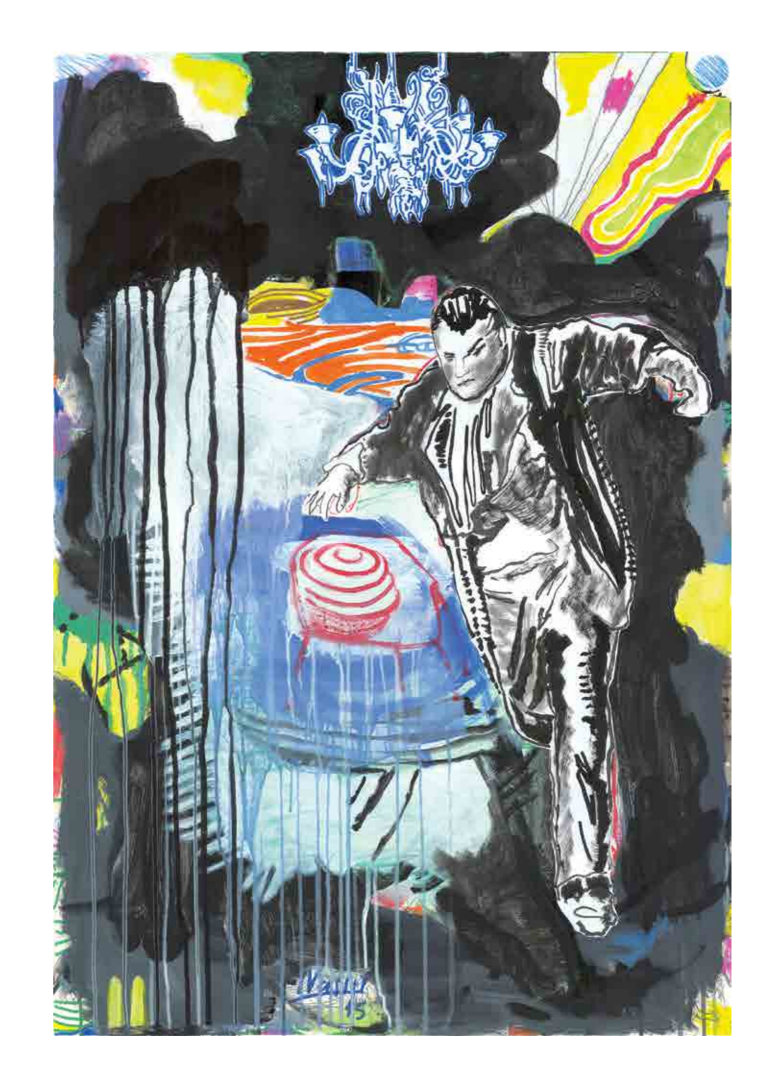
در آثار هنرمند حداکثرِ قابلیتها و امکاناتِ خود-ویژهی رسانه آشکار می شود (به جزکیفیتِ ضخامت و جِرم رنگ. علی نصیر نقاشِ لکههای سیال، سبک و رقیق است). سرآغاز کار می تواند یک الهام یا ایماژِ مبهم باشد، اما با اولین لکهی فی البداهه نه تنها نیرو و تاثیر بصری، بلکه محدودیتهای نقاش نیز سر برمی آوردند؛ به هرحال کشیدن یک خط، فی البداهه نیر و می این مثلا یک لکه رنگ به جای آن. در کار او شاهد بیشترین تلاش برای جراحی برسطح سفید و آزادسازی یعنی چشم پوشی از مثلا یک لکه رنگ به جای آن. در کار او شاهد بیشترین تلاش برای جراحی برسطح سفید و آزادسازی نقاشی از گیرو گرفتهای آن هستیم؛ و او غالبا موفق می شود که فضای مملو از اتفاق و فی البداهگی را با حفظ طراوات و خودانگیختگی عناصر، به سامان برساند. درست مانند یادداشتِ شخصی یا خاطره نویسی که در آن همه ی پرشهای و خودانگیختگی عناصر، به سامان برساند. درست مانند یادداشتِ معقول و پرداخته بدست آید.

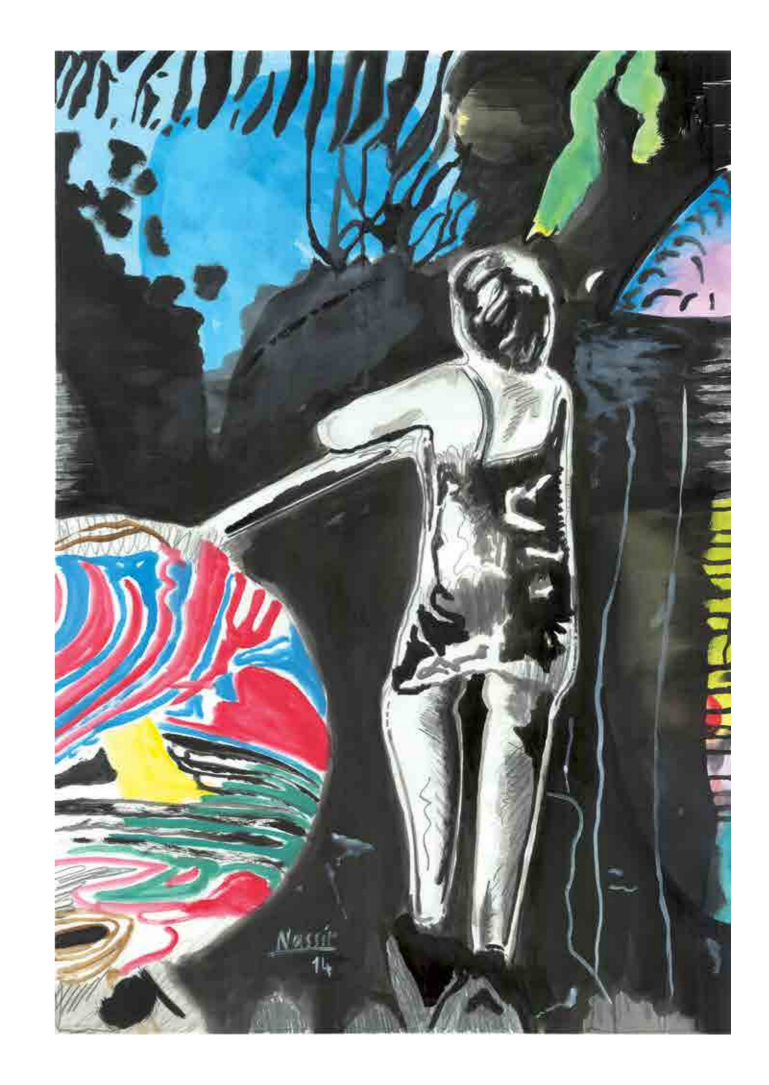
من در طی نوشتن این متن مدام به طراحیها و نقاشیهای هنرمند نگاه میکرده و هربار وسوسه می شده که از نوشتن دست بکشم و نقاشی کنم. انگار هر تصویر دریچهای باشد که من را به سوی جهانی آزاد فرابخواند. جهانی که در آن ایماژهای ناپایدار خیال می توانند به سهولت عینیت یابند، نفس بکشند و تداوم داشته باشند. اما هر نقاش و هنرجوی نقاشی می داند که کنارگذاشتن واقعگرایی، «استادکاری» و آزادسازی فرم و رنگ، ضرورتا به تصویری بامعنا، سالم و «شخصی» منتهی نمی شود. آزادی مشاهده و احساس نمی شود جزاین که در فرآیندی طولانی و با عرق ریزان روح سبک و سیاق خود را بیاید. تُعَیِّن آزادی بر سطح سفید کاغذ؛ دستاورد بزرگ و دشواری است که علی نصیر آن را به نمایش گذاشته است.



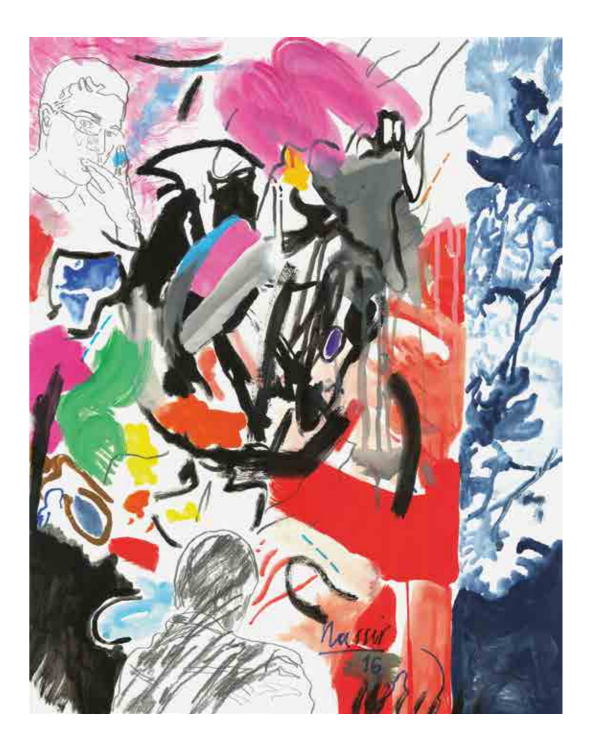


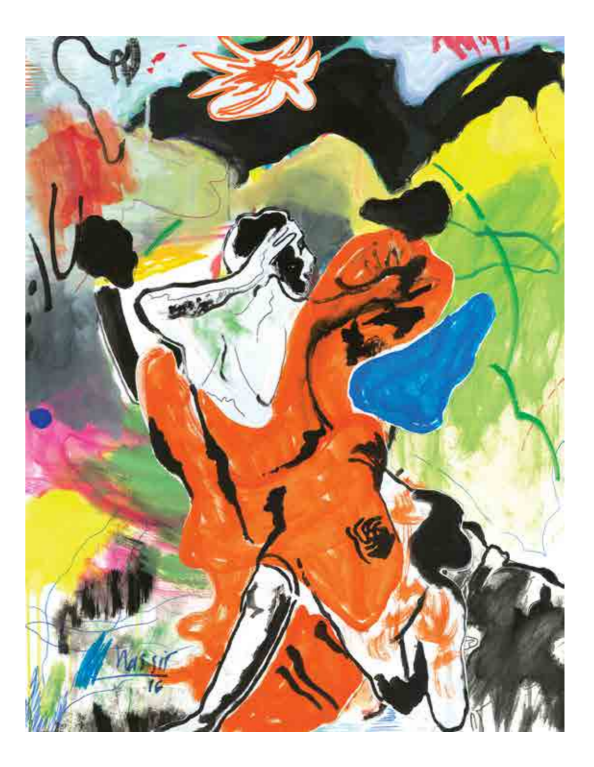


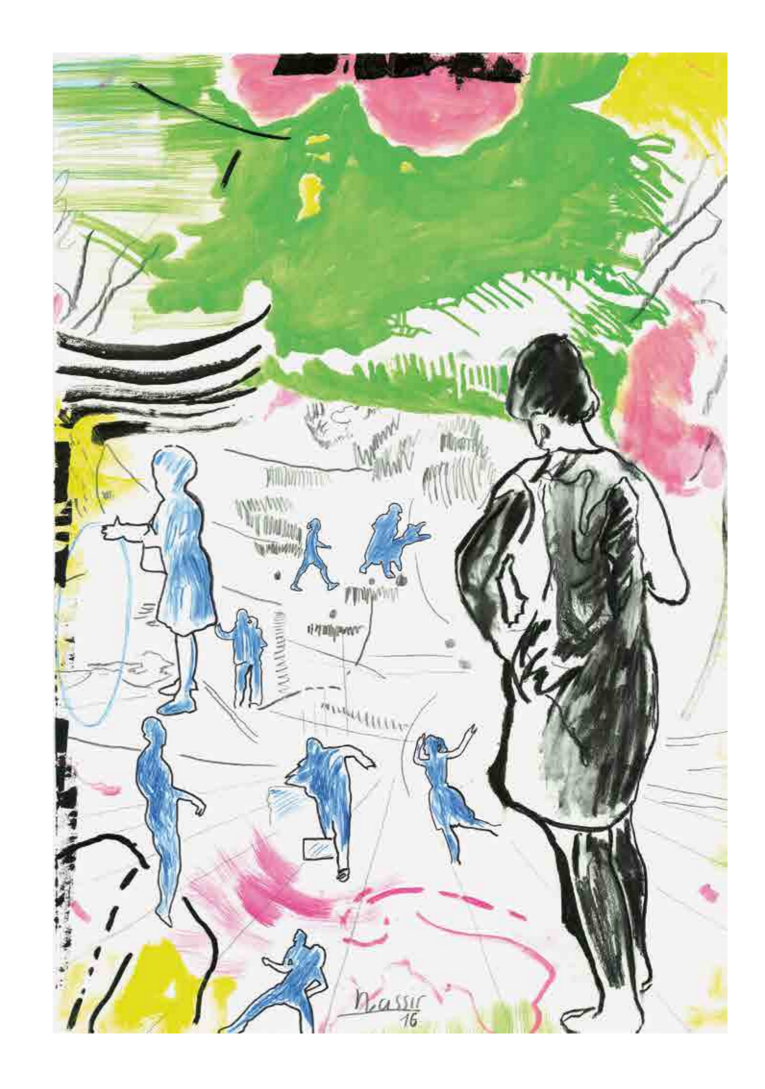


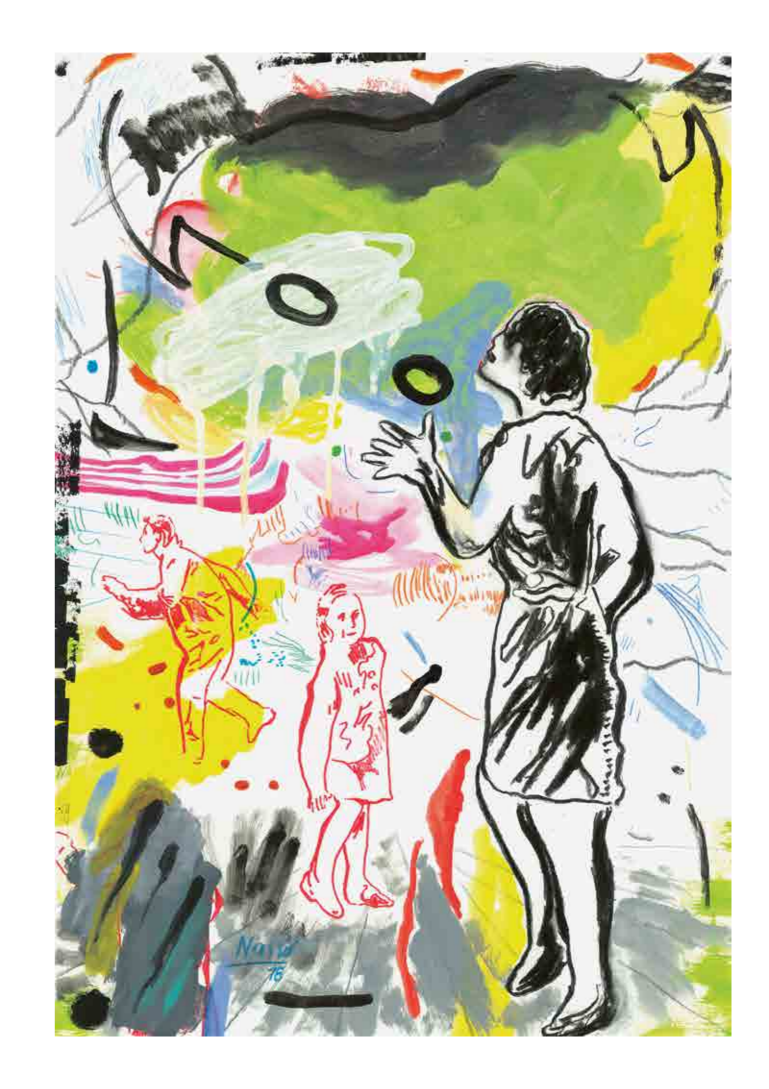




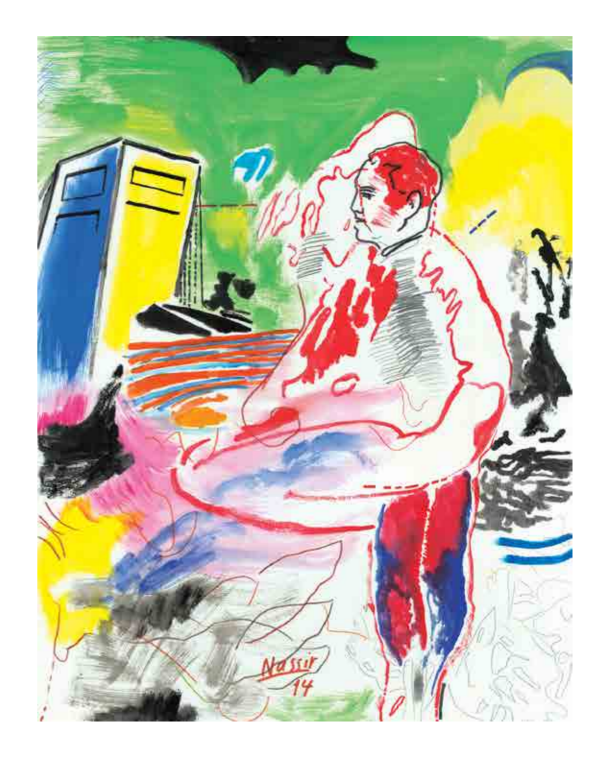














Ali Nassir at studio, Berlin-Germany, 2016